
 
Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

1 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 
E-ISSN  : 2963-4024 (media online) 

P-ISSN  : 2963-4016 (media cetak) 

DOI    : 10.35931/am.v5i1.5608 

 

 

TAFSIR EKOLOGI: METODOLOGI DAN APLIKASINYA DALAM 

KELESTARIAN LINGKUNGAN DAN PEMANASAN GLOBAL 

 

Abdul Illah Tohir 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta 

abdulillahtohir@alumni.iid.ac.id 

Syamsul Ariyadi 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta 

samsulariyadi@iiq.ac.id 

Abdullah Safe’i 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta 

abdullahsafei@iiq.ac.id 

 

Abstrak 

Tafsir ekologi adalah metode penafsiran Al-Qur'an yang memfokuskan pada pelestarian lingkungan dan isu 

pemanasan global. Pendekatan ini menanggapi krisis ekologi kontemporer dengan menghubungkan ajaran 

Islam dan prinsip keberlanjutan lingkungan. Tujuan penelitian adalah mengembangkan metodologi tafsir 

ekologi untuk mengkaji ayat-ayat Al-Qur'an terkait etika lingkungan serta menerapkannya pada masalah 

pemanasan global. Metode yang digunakan berupa penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitik berbasis studi kepustakaan, meliputi pengumpulan dan analisis data dari ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir 

klasik dan modern, serta literatur akademik terkait. Teknik analisis meliputi analisis isi dan semiotik untuk 

mengidentifikasi prinsip ekologis dan nilai etis dalam teks, serta mengaitkan hasil temuan dengan tantangan 

lingkungan saat ini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tafsir ekologi memberikan pemahaman holistik 

tentang peran manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab menjaga keseimbangan alam, menghindari 

kerusakan, dan menerapkan moderasi dalam pemanfaatan sumber daya. Pendekatan ini tidak hanya 

memperkaya tradisi intelektual Islam, tetapi juga memberikan dasar bagi pengembangan kebijakan dan 

pendidikan lingkungan berkelanjutan. Dengan demikian, tafsir ekologi dinilai relevan untuk menyikapi 

persoalan lingkungan global dari perspektif keislaman. 

Kata kunci: Tafsir Ekologi, Pelestarian Lingkungan, Pemanasan Global, Mitigasi Iklim  

 

Abstract 

This paper discusses ecological interpretation as a method of interpreting the Qur'an focusing on 

environmental preservation and the issue of global warming. This approach addresses contemporary 

ecological crises by linking Islamic teachings with principles of environmental sustainability. The study aims 

to develop an ecological interpretation methodology to examine Qur'anic verses related to environmental 

ethics and apply them to global warming issues. The qualitative research method uses a descriptive-analytical 

approach based on literature review, including collection and analysis of data from Qur'anic verses, classical 

and modern exegeses, and related academic literature. Analysis techniques include content and semiotic 

analysis to identify ecological principles and ethical values in the texts and relate findings to current 

environmental challenges. The results show that ecological interpretation provides a holistic understanding 

of human roles as caliphs responsible for maintaining environmental balance, avoiding destruction, and 

implementing moderation in resource use. This approach not only enriches Islamic intellectual traditions but 

also provides a foundation for developing sustainable environmental policies and education. Therefore, 

https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5608
mailto:abdulillahtohir@alumni.iid.ac.id
mailto:samsulariyadi@iiq.ac.id
mailto:abdullahsafei@iiq.ac.id


Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

2 

ecological interpretation is considered relevant to addressing global environmental issues from an Islamic 

perspective. 

Keywords: Ecological Interpretation, Environmental Preservation, Global Warming, Climate Mitigation. 

 

 
© Author(s) 2026 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 

PENDAHULUAN 

Alam semesta memegang posisi yang sangat penting dan sakral dalam pemikiran Islam, 

baik dalam keberadaannya secara lateral maupun dalam interaksinya dengan manusia. Alam tidak 

hanya berfungsi sebagai penopang kehidupan manusia, tetapi juga sebagai tanda dari Allah untuk 

direnungkan dan dipelajari. Alam dianggap sebagai sumber pengetahuan dan perkembangan 

manusia, serta bagian integral dari sistem besar yang diatur oleh Allah. Dalam Surah Al-Baqarah 

ayat 30, Allah secara tegas menunjuk manusia sebagai khalifah di bumi yang bertanggung jawab 

untuk mengelola dan memelihara alam semesta. Oleh karena itu, manusia diharapkan bertindak 

sebagai penjaga alam dengan kasih sayang dan perhatian.1 Tugas ini merupakan fitrah penciptaan 

manusia yang, jika tidak dijalankan sesuai dengan perintah ilahi, akan berakibat negatif. 

Kekhawatiran ini juga disampaikan para malaikat yang takut manusia akan menyebabkan 

kerusakan dan pertumpahan darah saat menyimpang dari tujuan fitrah. 

Salah satu penyimpangan terbesar adalah pengelolaan alam yang eksploitatif dan 

mengabaikan norma etika. NASA melaporkan bahwa dekade terakhir mengalami kenaikan suhu 

global yang signifikan, terutama akibat eksploitasi berlebihan sumber daya alam, konsumsi bahan 

bakar fosil yang intensif, serta limbah industri berbahaya yang berkontribusi pada pemanasan 

global.2 Pemanasan global merupakan krisis ekologi penting abad ke-21, terutama disebabkan oleh 

aktivitas manusia seperti penggunaan bahan bakar fosil yang tidak berkelanjutan, emisi industri, 

dan pengelolaan lahan yang tidak bertanggung jawab. Akibatnya, terjadi kenaikan suhu rata-rata 

bumi, peningkatan kejadian cuaca ekstrem, hilangnya keanekaragaman hayati, dan gangguan 

keseimbangan ekosistem.3 

Di Indonesia, dampaknya sangat terasa melalui kebakaran hutan yang rutin, buruknya 

pengelolaan kota, dan praktik teknologi yang tidak berkelanjutan. Hal ini menyebabkan anomali 

iklim, hilangnya keanekaragaman hayati, dan peningkatan risiko bencana.4 Kenaikan suhu ini 

 
1 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: Lentera 

Hati, 2001), Vol. 1, h. 142. 
2 https://climate.nasa.gov/vital-signs/global-temperature/?intent=121, diakses pada 20 April 2024 
3 Ramadani Syafitri and Emilia Putri, “Masalah Global: Global Warming Dan Hubunngannya 

Dengan Penggunaan Bahan Bakar Fosil,” Jurnal Bakti Sosial 1, no. 1 (2022). 
4 Belinda Arunarwati Margono et al., “Primary Forest Cover Loss in Indonesia over 2000–2012,” 

Nature Climate Change 4, no. 8 (August 29, 2014), https://doi.org/10.1038/nclimate2277. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

3 

dipicu oleh peningkatan emisi karbon dari kendaraan bermotor dan berbagai aktivitas industri, yang 

menyebabkan panas terperangkap di atmosfer dan memengaruhi kondisi permukaan bumi.5 

Fenomena ini memicu perubahan iklim yang berdampak negatif pada lingkungan, seluruh makhluk 

hidup, dan sistem kehidupan di berbagai wilayah. Situasi ini menegaskan perlunya strategi mitigasi 

dan adaptasi yang menyeluruh, baik di tingkat global maupun lokal. 

Pentingnya pelestarian lingkungan juga menjadi perhatian pemerintah, sebagaimana diatur 

dalam Undang-Undang No. 32 Tahun 2009 tentang perlindungan dan pengelolaan lingkungan 

hidup.6 Regulasi ini menegaskan peran aktif pemerintah dalam pelestarian lingkungan yang 

mencakup perencanaan tindakan, pengendalian, pengelolaan, pengembangan sistem informasi, 

pembagian tugas dan kewenangan, serta pengawasan dan penegakan hukum terhadap pelanggar 

dan perusak lingkungan. Krisis pemanasan global dan kerusakan lingkungan yang semakin 

memburuk menuntut solusi yang komprehensif dan multidimensi. Meski perspektif agama dan 

pemerintah menekankan tanggung jawab bersama terhadap lingkungan, dampak negatif pemanasan 

global menunjukkan bahwa upaya saat ini masih normatif dan belum cukup efektif.7 Kondisi ini 

membutuhkan keterlibatan ilmiah yang inovatif, khususnya dalam kajian keislaman, untuk 

mengeksplorasi kontribusi teks agama terhadap wacana ekologi. 

Karya-karya terbaru semakin mengakui relevansi ajaran Islam dalam etika lingkungan. 

Johar dan rekannya,8 serta Ahmad Fatoni9 menyoroti penekanan Al-Qur’an pada pelestarian 

lingkungan sebagai bagian penting kesejahteraan masyarakat, sementara Abidin10 mengkaji isu 

ekologi melalui tafsir Al-Qur’an. Ali Yafi’e Zakaria juga menguraikan konsep hifẓ al-bi’ah 

(pelestarian lingkungan) dari perspektif fikih.11 Namun, masih ada kekurangan penelitian yang 

secara sistematis mengklasifikasikan dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an terkait lingkungan serta 

menilai relevansinya terhadap tantangan kontemporer seperti pemanasan global. 

Oleh karena itu, pendekatan tafsir ekologi sangat dibutuhkan dalam studi Al-Qur’an. 

Pendekatan ini tidak hanya menjelaskan visi holistik Al-Qur’an tentang pengelolaan lingkungan, 

tetapi juga menawarkan kerangka untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kebijakan dan 

 
5 Lisa Anisa et al., “Indonesia’s Participation in Responding to Global Warming Issues,” Science 

and Environmental Journal for Postgraduate 4, no. 1 (2021). 
6 Keppres RI, “Undang-Undang Nomor 32 Taun 2009 Tentang Perlindungan Dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup,” 2009. 
7 Ali Yafie, Merintis Fiqih Lingkungan Hidup (Jakarta: Yayasan Amanah, 2006), h.15. 
8 Muhammad Hilmi Mat Johar et al., “Konsep Hifz Al-Bi’ah Dalam Pengurusan Risiko Bencana 

Alam: Satu Sorotan Awal,” Jurnal’Ulwan 6, no. 3 (2021). 
9 Ahmad Fatoni, “Islam and the Environment,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 7, no. 2 (2024). 
10Ahmad Zainal Abidin and Fahmi Muhammad, “Tafsir Ekologis Dan Problematika 

Lingkungan:(Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat 

Tentang Lingkungan),” Qof 4, no. 1 (2020). 
11 Yafie, Merintis Fiqih Lingkungan Hidup. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

4 

praktik lingkungan modern.12 Tafsir ekologi memungkinkan para sarjana menafsirkan ayat-ayat Al-

Qur’an sesuai dengan realitas ekologi saat ini, sehingga menciptakan interaksi dinamis antara ajaran 

agama dan ilmu lingkungan.13 Adopsi tafsir ekologi memiliki nilai teoretis dan praktis; secara 

teoretis, memperkaya tradisi intelektual Islam dengan memperluas cakupan tafsir terhadap etika 

lingkungan dan keberlanjutan. Secara praktis, memberikan referensi penting bagi pembuat 

kebijakan, pendidik, dan aktivis dalam menyikapi isu lingkungan dengan perspektif Islam. 

Pendekatan ini juga menepis anggapan bahwa Islam kurang berkontribusi pada wacana ekologi, 

menunjukkan kapasitas agama ini untuk menginspirasi tindakan lingkungan. 

Meski studi sebelumnya telah mengkaji dimensi etis pengelolaan lingkungan dalam Islam, 

sedikit yang secara sistematis menggunakan metodologi tafsir ekologi untuk mengklasifikasikan, 

menafsirkan, dan menerapkan ayat-ayat Al-Qur’an pada tantangan pemanasan global masa kini. 

Penelitian ini bertujuan mengisi kekosongan tersebut dengan mengembangkan kerangka 

metodologis tafsir ekologi dan mengembangkannya dalam isu lingkungan seperti kelestarian 

lingkungan dan pemanasan global. Dengan demikian, diharapkan menghasilkan wawasan aplikatif 

bagi kajian Islam dan kebijakan lingkungan, memberikan respons yang lebih menyeluruh dan 

efektif terhadap krisis iklim global. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitik untuk 

menggali dan memahami isi teks Al-Qur’an serta tafsir yang berkaitan dengan pelestarian 

lingkungan dan pemanasan global. Data yang digunakan bersifat kualitatif, terdiri dari ayat-ayat Al-

Qur’an yang relevan, tafsir klasik dan modern, serta literatur pendukung seperti buku dan artikel 

ilmiah. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research) dengan 

mengumpulkan, mendokumentasikan, dan memilah ayat serta sumber tafsir yang membahas tema 

ekologis. Selanjutnya, data tersebut dipetakan secara tematik menggunakan indeks dan konkordansi 

untuk memudahkan analisis. 

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi untuk mengidentifikasi dan 

mengkategorikan prinsip-prinsip ekologi dalam Al-Qur’an dan tafsir, seperti larangan kerusakan, 

prinsip moderasi, dan keseimbangan lingkungan. Selain itu, dilakukan analisis semiotik untuk 

menelaah aspek simbolik dan bahasa dalam ayat terkait sehingga dapat mengungkap nilai etis dan 

 
12 A A Bagader et al., “Environmental Protection in Islam IUCN Environmental Policy and Law 

Paper No. 20” (Rev, 1994). 
13 Richard C Foltz, “Islamic Environmentalism: A Matter of Interpretation,” Islam and Ecology: A 

Bestowed Trust,. Harvard: The President and Fellows of Harvard College, 2003. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

5 

filosofis yang mendalam. Proses analisis ini dilengkapi dengan pendekatan komparatif untuk 

menghubungkan hasil temuan dengan kondisi dan tantangan lingkungan kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tafsir Ekologi: Definisi dan Metodologi 

Tafsir ekologi dalam bahasa Arab disebut dengan at-tafsir al-bi’i (البيعي  Menurut .(التفسير 

Zarkasyi, kata tafsir ( التفسير) secara etimologi memiliki berbagai makna yang meliputi penjelasan 

 Secara umum, tafsir berarti memperlihatkan 14.(الكسف) dan pengungkapan ,(البيان ) keterangan ,(الإيضاح)

dan membuka makna (والكسف  Dalam pengertiannya secara terminologis, Zarkasyi 15.(الإ ظهار 

memandang bahwa tafsir adalah metode yang digunakan untuk menggali makna-makna yang 

terkandung dalam Kitab Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW.16 Selain itu, tafsir 

juga merupakan bentuk interpretasi atau pemaknaan Al-Qur’an yang berfungsi sebagai wujud nyata 

dari nilai-nilai universal yang terkandung dalam semua risalah terdahulu yang terhimpun dalam Al-

Qur’an.17 

Lafadz kunci "tafsir" dipadukan dengan "bi’ah" dalam bentuk tarkib bayani yang 

menggabungkan sifat dan mauṣūf, menghasilkan istilah baru yang merujuk pada model penafsiran 

yang menekankan prinsip keberpihakan terhadap masalah lingkungan serta berupaya memberikan 

solusi dan kontribusi dalam mengatasi permasalahan ekologi saat ini. Jansen membagi tafsir 

modern menjadi tiga jenis, yaitu tafsir ilmi, linguistik, dan tafsir praktis.18 Dalam konteks ini, tafsir 

ekologi termasuk dalam tafsir praktis, yakni model penafsiran yang menggunakan pendekatan 

terkait persoalan sehari-hari manusia, khususnya masalah lingkungan yang berkaitan dengan 

eksploitasi alam dan pengelolaan lingkungan yang buruk, yang pada akhirnya menyebabkan 

kerusakan dan bencana alam yang berkelanjutan. 

‘Atiyyah merumuskan konsep tafsir ekologi sebagai pola penafsiran yang memfokuskan 

pada hubungan antara makhluk hidup dengan lingkungan di sekitarnya. Lebih khusus dan 

menyeluruh, ia mendefinisikan tafsir ekologi sebagai tafsir yang mempelajari keterkaitan terus-

menerus antara manusia dan seluruh ekosistem di dunia. Tafsir ini juga dipahami sebagai 

keseluruhan ekosistem tempat manusia hidup berdampingan dengan makhluk lain, di mana semua 

 
14 Khalid Abdul Ar Rahman, Usul Al Tafsir Wa Qawa’iduhu (Beirut: Dar Fikr, 1986). h. 10. 
15 Badr al Din Muhammad bin ’Abdullah al Zarkasyi, Al Burhan Fi Ulum Al Qur’an (Beirut: Dar Al 

Makrifah, 1957), vol 2, h. 147. 
16 Badr al Din Muhammad bin ’Abdullah al Zarkasyi, Al Burhan Fi Ulum Al Qur’an (Beirut: Dar Al 

Makrifah, 1957), vol 2, h. 29. 
17 Samsul Ariyadi, “Al-Quran Dan Mukjizat Angka,” Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

6, no. 1 (2023). 
18 Abdul Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an (Yogyakarta: Adab Press, 2014), h. 148. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

6 

bagian ekosistem tersebut saling berhubungan dalam menjalankan aktivitasnya masing-masing.19 

Johar menegaskan bahwa dalam berbagai kesempatan, Al-Qur’an menempatkan prinsip penjagaan 

lingkungan dalam rangka kemaslahatan kehidupan, maka penafsiran yang relevan berperan penting 

dalam menentukan pilihan sikap dan keyakinan akan keberlangsungan lingkungan hidup.20 

Model penafsiran ekologi ini muncul sebagai respons terhadap berbagai fenomena 

lingkungan yang terjadi di dunia secara umum dan di Indonesia secara khusus, seperti tsunami, 

gempa bumi, tanah longsor, letusan gunung berapi, kabut asap, dan banjir yang terus-menerus 

melanda. Kondisi ini mendorong para ahli Al-Qur’an untuk mengembangkan model penafsiran 

yang relevan dengan isu ekologi, karena mereka memahami bahwa perilaku umat Islam (mode of 

conduct) selalu terkait dengan pola pikir (mode of thought), yang sangat dipengaruhi oleh 

religiusitas hasil pemahaman terhadap teks keagamaan. Oleh karena itu, pendekatan penafsiran dari 

perspektif ekologi dianggap penting untuk mengubah pola interaksi umat Islam dengan lingkungan 

dan alam sekitar. Mustaqim mengemukakan bahwa tafsir klasik dan abad pertengahan tidak 

memberikan penjelasan rinci atau sistematis mengenai panduan interaksi manusia sebagai khalifah 

di bumi dengan lingkungan dan alam dalam upaya melaksanakan tugas kekhalifahan, yang bisa 

dimaklumi karena masalah lingkungan pada masa itu tidak sebesar sekarang, begitu pula kesadaran 

akan pentingnya menjaga lingkungan saat itu belum sebesar saat ini.21 

Isu kerusakan lingkungan menjadi perhatian utama di era modern, disebabkan oleh dua 

faktor utama menurut Muchlis: faktor alami seperti gempa bumi, letusan gunung berapi, dan banjir, 

serta faktor ulah manusia seperti penebangan hutan liar, pencemaran limbah, dan penggunaan bahan 

kimia berbahaya. Aktivitas manusia yang serakah dan kurang sadar lingkungan memperparah 

bencana alam tersebut, terutama melalui eksploitasi sumber daya alam yang tidak berkelanjutan. 

Dampaknya meliputi penurunan kualitas udara dan air, punahnya spesies, serta perubahan iklim 

ekstrem yang merusak pola cuaca dan pertanian.22 

Hal ini menguatkan makna firman Allah SWT dalam QS. Ar Rum: 41 

 

لُوْا لَعَلَّهُ  اَ كَسَبَتْ ايَْدىى النَّاسى لىيُذىيْ قَهُمْ بَ عْضَ الَّذىيْ عَمى عُوْنَ مْ  ظَهَرَ الْفَسَادُ فِى الْبَرى وَالْبَحْرى بِى يَ رْجى  

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia. 

(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan 

mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” 

 
19 Mamduh Hamid ’Atiyyah, Innahum Yaqtulun Al-Bi’ah (Kairo: Maktabah Usrah, 1998), h. 9. 
20 Johar et al., “Konsep Hifz Al-Bi’ah Dalam Pengurusan Risiko Bencana Alam: Satu Sorotan 

Awal.” 
21 Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, h. 20. 
22 Febri Hijroh Mukhlis, “Paradigma Ekologis Dalam Tafsir Al-Qur’an: Kajian Tematik-

Kontekstual,” Qof 6, no. 1 (2022). 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

7 

Ayat ini sering dijadikan rujukan dalam penafsiran tematik untuk menunjukkan hubungan 

langsung antara perilaku manusia dan dampak lingkungan Menurut Ibnu Katsir dan Abu Bakr al-

Jazairi, kerusakan (fasad) dalam ayat tersebut awalnya dimaknai sebagai kerusakan sosial dan 

spiritual, seperti syirik, pembunuhan, dan maksiat, karena pada masa itu kerusakan lingkungan 

belum sebesar sekarang.23 Al Alusi menegaskan dua hal penting bahwa manusia sebagai khalifah 

Allah memegang tanggung jawab dalam mengelola bumi, dan bahwa sebagian besar kerusakan di 

muka bumi merupakan akibat dari salah kelola manusia.24 Sedangkan Quraish Shihab dan Ibn 

‘Ajibah, memaknai ayat ini sebagai peringatan terhadap kerusakan ekologi sekaligus ajakan 

reformasi etika yang berlandaskan nilai spiritual dan moral.25 Dengan demikian, peran manusia 

sangat vital dalam menjaga dan melestarikan lingkungan agar tidak mengalami kehancuran lebih 

lanjut. 

Model interpretasi seperti ini disebut model interpretasi ekologi, yang didasari oleh 

kejadian bencana alam beruntun seperti tsunami, gempa bumi, tanah longsor, letusan gunung 

berapi, asap, dan banjir.26 Kejadian-kejadian tersebut mendorong para ahli Al-Qur’an untuk 

mengembangkan model penafsiran yang sesuai dengan isu-isu lingkungan, karena didasari oleh 

pemahaman bahwa perilaku umat Islam (mode of conduct) selalu berkaitan erat dengan pola pikir 

(mode of thought). Pola pikir ini sangat dipengaruhi oleh religiusitas yang berasal dari pemahaman 

terhadap teks-teks agama. Contohnya, dalam prinsip teologis Islam, manusia diposisikan sebagai 

khalifah di bumi yang diwajibkan untuk peduli pada lingkungan dan alam di sekitarnya agar dapat 

menjalankan tugas kekhalifahannya dengan sebaik-baiknya.27 

Konsep tafsir ekologi yang dirumuskan oleh Abdillah dan Mudhofir terbagi menjadi dua 

bagian utama. Pertama, ekoteologi yang menitikberatkan pada hubungan spiritual manusia dengan 

alam, dengan penekanan bahwa kerusakan lingkungan disebabkan oleh kemerosotan moral dan 

spiritual manusia. Kedua, ekosyari'ah yang menawarkan solusi lingkungan berdasarkan hukum 

Islam dan menggabungkan prinsip-prinsip syariah dalam menghadapi isu-isu ekologis.28 Sementara 

itu, Abidin menegaskan dua landasan penting dalam tafsir ekologi, yaitu membantu umat beragama 

memahami kewajiban menjaga alam sebagai amanah Tuhan dan sebagai alat pendidikan untuk 

 
23 Mukhlis. 
24 Al-Alusi, Ruh Al-Ma’ani Fi Tafsir Al-Qur’an Wa Sab’al Matsani (Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 2005), h. 9. 
25 Abdul Rohman et al., “Ecotheology Dalam Tafsir Al-Baḥr Al-Madīd (Penafsiran Sufistik Ibnu 

‘Ajibah Terhadap Ayat-Ayat Berwawasan Lingkungan Dalam Al-Qur’An),” AL QUDS: Jurnal Studi Alquran 

Dan Hadis 9, no. 1 (2025). 
26 Fachruddin M. Magunjaya, Konservasi Alam Dalam Islam (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

2005), h. 9. 
27 Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, h. 20. 
28 Johar et al., “Konsep Hifz Al-Bi’ah Dalam Pengurusan Risiko Bencana Alam: Satu Sorotan 

Awal.” 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

8 

meningkatkan kesadaran kolektif tentang pentingnya pelestarian keanekaragaman hayati serta 

pengelolaan sumber daya alam secara bertanggung jawab.29 

Penelitian terbaru dengan metode tematik telah mengidentifikasi beberapa tema utama 

dalam Al-Qur’an yang relevan dengan pelestarian lingkungan, antara lain:30 

a. Khalifah: Tanggung jawab manusia untuk mengelola sumber daya bumi secara bijaksana. 

b. Mizan: Kewajiban menjaga keseimbangan ekologi. 

c. Larangan Kerusakan: Penolakan tegas terhadap tindakan yang merusak lingkungan. 

d. Keterkaitan: Pengakuan bahwa semua makhluk hidup merupakan bagian dari ekosistem yang 

diatur oleh Tuhan. 

Metode tematik tidak hanya memperkaya wacana akademik tetapi juga memberikan dasar 

bagi strategi praktis dalam pendidikan lingkungan dan kebijakan. Misalnya, memasukkan tema 

lingkungan dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) terbukti mampu meningkatkan 

kesadaran dan perilaku etis terhadap lingkungan di kalangan siswa, sebagaimana didokumentasikan 

dalam studi kualitatif terbaru.31 Masjid dan lembaga keagamaan dapat dijadikan sarana untuk 

menyebarkan nilai-nilai kepedulian lingkungan, memanfaatkan mandat Al-Qur’an tentang khalifah 

untuk mendorong inisiatif lingkungan berbasis masyarakat.32 

Tafsir tematik (maudhu’i) menyediakan kerangka kerja yang kuat dan multidimensional 

untuk mengkaji isu lingkungan melalui perspektif ajaran Islam. Dengan mengumpulkan dan 

menafsirkan ayat-ayat yang relevan secara sistematis, metode ini menjembatani antara ajaran klasik 

dan tantangan ekologi masa kini. Selain menjelaskan visi Al-Qur’an tentang pengelolaan 

lingkungan, pendekatan ini juga memberdayakan komunitas Muslim untuk menerapkan praktik 

keberlanjutan yang berlandaskan iman, etika, dan hukum. Seiring meningkatnya krisis lingkungan, 

integrasi tafsir tematik ke dalam bidang pendidikan, hukum, dan kebijakan menjadi semakin 

penting untuk membangun budaya tanggung jawab ekologis dan keberlanjutan global. 

 

 

 
29 Abidin and Muhammad, “Tafsir Ekologis Dan Problematika Lingkungan:(Studi Komparatif 

Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan).” 
30 Azzam Abu-Rayash and Eman Sabbah, “Analysis of Environmental Sustainability in the Holy 

Quran: Maqasid Framework,” Journal of Contemporary Maqasid Studies 2, no. 1 (January 15, 2023), 

https://doi.org/10.52100/jcms.v2i1.96; Syahrul Basri et al., “Islamic Environmental Ethics: A Cultural 

Framework for Sustainable Resource Management and Global Ecological Stewardship,” Diversity: Disease 

Preventive of Research Integrity, 2025. 
31 Ruslan et al., “Environmental Care: The Strengthening Character Education Through Islamic 

Religious Education (Ire) Development,” Penamas 37, no. 1 (June 30, 2024), 

https://doi.org/10.31330/penamas.v37i1.791. 
32 Ahmad Fajri Asshidiqi and Alfiani Rif’atus Sholihah, “Creating Environmentally Sustainable 

Mosques: Combining Religious Principles With Ecological Practices,” in International Journal of Science 

and Applied Science: Conference Series, vol. 8, 2024. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

9 

Kelestarian Lingkungan Perspektif Tafsir Ekologi 

 Kelestarian lingkungan atau environmental sustainability merupakan upaya dalam menjaga 

dan melindungi lingkungan dari kerusakan.33 Dalam perspektif Al-Qur’an, pelestarian semakna 

dengan istilah al-işlāḥ yang berarti menjadikan sesuatu tetap adanya dan menjaga keberadaannya 

karena dilandasi rasa kasih sayang.34 Dengan demikian, upaya pelestarian lingkungan adalah 

menjaga keberadaan lingkungan yang dilandasi rasa cinta dan kasih sayang. Al-işlāḥ juga bisa 

diartikan memperbaiki sesuatu yang sebelumnya mengalami kerusakan atau kehancuran. 

 Lingkungan berperan penting sebagai sumber daya karena menyediakan unsur-unsur yang 

dibutuhkan dalam proses produksi dan konsumsi, seperti air, udara, dan tanah. Suplai air dan udara 

yang sehat sangat bergantung pada kelestarian hutan, sebab hutan berfungsi sebagai paru-paru 

bumi. Namun, pemanfaatan sumber daya alam yang berlebihan dapat menimbulkan berbagai 

masalah lingkungan, termasuk kelangkaan sumber daya dan pencemaran, serta kerusakan 

lingkungan seperti kerusakan hutan. Oleh karena itu, penghijauan sangat penting untuk 

mengembalikan fungsi hutan dan menjaga keseimbangan alam.35 

Al-Qur’an banyak membahas tema lingkungan melalui berbagai istilah yang 

menggambarkan unsur-unsur alam seperti alam semesta (al-ʿālamīn), langit (as-samāʾ), bumi (al-

’arḍ), buah-buahan (fākihah), tumbuhan (syajarah), dan air (māʾ), yang menunjukkan betapa 

lingkungan ciptaan Allah sangat beragam dan saling mendukung kehidupan manusia. Penyebutan 

kata-kata ini dalam Al-Qur’an mengandung hikmah ekologi, yaitu mengingatkan manusia untuk 

menjaga, memelihara, dan tidak merusak alam dan habitat yang telah diciptakan, termasuk 

menanam pohon, menghidupkan lahan yang mati, serta memanfaatkan udara dan air dengan 

bijaksana agar keseimbangan lingkungan tetap terjaga.36 

 Dari perspektif syariat Islam, pelestarian lingkungan adalah kewajiban yang harus 

ditunaikan oleh manusia dengan mengupayakan penghijauan sebagai amal yang mendapat pahala, 

baik di dunia maupun akhirat. Rasulullah SAW menganjurkan untuk menanam pohon sebagai amal 

jariyah yang mendatangkan berkah, bahkan dianjurkan untuk tetap menanam meskipun kiamat 

sudah dekat.37 Hal ini menegaskan pentingnya menjaga dan merawat lingkungan sebagai bagian 

 
33 Erna Mena Niman, “Kearifan Lokal Dan Upaya Pelestarian Lingkungan Alam,” Jurnal 

Pendidikan Dan Kebudayaan Missio 11, no. 1 (2019). 
34 Abdullah Muhammad, “Urgensi Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Al Quran,” PILAR 13, no. 

1 (2022). 
35 https://www.un.org/sustainabledevelopment/sustainable-consumption-production/ 
36 Zamakhsyari bin Hasballah Thaib, “The Quranic Ethical Concepts In Environmental 

Conservation,” Prosiding Fakultas Agama Islam Universitas Dharmawangsa 4, no. 1 (2024). 
37 Saya mendengar Anas bin Malik berkata bahwa Rasulullah SAW bersabda: "Apabila kiamat sudah 

dekat dan di tanganmu ada anak pohon kurma, maka jika memungkinkan agar kiamat tidak segera terjadi 

sampai kamu menamatkan menanam tanaman itu, maka hendaklah kamu menanamnya." Ahmad bin Hanbal, 

Musnad Ahmad Bin Hanbal (Beirut: Muassasah Ar Risalah, 1999), vol. 20, h. 296. 

https://www.un.org/sustainabledevelopment/sustainable-consumption-production/


Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

10 

dari ibadah dan tanggung jawab manusia terhadap ciptaan Allah guna menjaga kelestarian dan 

keseimbangan bumi bagi generasi sekarang dan yang akan datang. 

 Lingkungan hidup adalah karunia besar dari Allah SWT yang diberikan kepada manusia 

sebagai fasilitas untuk menunjang kenyamanan hidup di dunia. Allah berfirman dalam QS. Al 

Baqarah (2): 29: 

  

ىهُنَّ سَبْعَ سََّٰوّٰت ٍۗ وَهُ  ي ْعًا ثَُُّ اسْتَ وّٰٰٓى اىلََ السَّمَاۤءى فَسَورّٰ وَ بىكُلرى شَيْء  عَلىيْم  هُوَ الَّذىيْ خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِى الَْْرْضى جَىَ  

Artinya: “Dialah (Allah) yang menciptakan segala yang ada di bumi untukmu, kemudian 

Dia menuju ke (penciptaan) langit, lalu Dia menyempurnakannya menjadi tujuh langit. Dia 

Maha Mengetahui segala sesuatu.” 

 

Menurut Shihab, ayat ini memberikan gambaran bahwa Allah tidak hanya memberikan 

kehidupan, tetapi juga menyediakan berbagai sarana yang diperlukan agar manusia dapat hidup 

dengan nyaman dan memenuhi kebutuhannya.38 Hal ini menjadi bukti nyata dari kemahakuasaan 

Allah, yang menciptakan segala sesuatu di bumi demi kemaslahatan manusia dan keberlangsungan 

hidup mereka. 

 Beberapa ulama, seperti Al-Qurtubi, menegaskan bahwa ayat ini menegaskan hak mutlak 

manusia atas pemanfaatan sumber daya alam di muka bumi, yang diciptakan oleh Allah untuk 

digunakan secara maksimal. Ibnu Kaisan menambahkan bahwa segala yang ada di bumi diberikan 

sebagai nikmat bagi manusia agar dapat dimanfaatkan semaunya.39 Namun, Al-Thantawi menyoroti 

kelemahan umat Muslim dalam memahami dan memanfaatkan nikmat tersebut, yang dia anggap 

sebagai bentuk ketidaksyukuran dan kebodohan terbesar. Ia menekankan bahwa umat Muslim 

seharusnya menguasai ilmu pengelolaan bumi dan memanfaatkannya dengan bijak sebagai bentuk 

kesyukuran yang harus diwujudkan dalam tindakan nyata, sehingga nikmat Allah tersebut tidak sia-

sia.40 

 Segala fasilitas hidup di bumi yang disediakan oleh Allah SWT untuk manusia merupakan 

anugerah besar dengan dua prinsip utama, yaitu hak mutlak untuk memanfaatkan dan kebijaksanaan 

dalam penggunaannya, sebagaimana dalam QS. Al Baqarah (2): 36: 

 

 
38 Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 1, h. 103. 
39 Imam Al Qurthubi, Al Jami’ Li Ahkam Al Quran (Beirut: Muassasah ar Risalah, 2006), vol. 1, h. 

362. 
40 Thantawi, Al-Jauhar Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim (Kairo: Mustafa Bab al-Halaby, 2010), vol. 2, 

h. 46. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

11 

ٌّۚ وَ 
بَ عْضُكُمْ لىبَ عْض  عَدُو  اهْبىطوُْا  وَقُ لْنَا  هَا فاََخْرَجَهُمَا مِىَّا كَانََ فىيْهىِۖ  مَُا الشَّيْطّٰنُ عَن ْ لَكُمْ فِى الَْْرْضى فاَزََلََّّ

يْ    مُسْتَ قَر  وَّمَتَاع  اىلَّٰ حى
Artinya: “Lalu, setan menggelincirkan keduanya darinya sehingga keduanya dikeluarkan 

dari segala kenikmatan ketika keduanya ada di sana (surga). Kami berfirman, “Turunlah 

kamu! Sebagian kamu menjadi musuh bagi yang lain serta bagi kamu ada tempat tinggal 

dan kesenangan di bumi sampai waktu yang ditentukan.”  

 

Ayat ini menggunakan kata matā' yang bermakna kenikmatan atau kesenangan hidup yang 

bersifat terbatas dan tidak kekal. Hal ini mengisyaratkan bahwa kenikmatan dunia bersifat 

sementara dan manusia seharusnya menyadari bahwa ada kenikmatan abadi yang jauh lebih baik di 

akhirat.41 Dalam perspektif ekologi, kenikmatan bumi yang bersifat semu dan tidak kekal 

menghasilkan pemahaman bahwa semua itu membutuhkan penjagaan, pemeliharaan dan 

pelestarian sehingga dapat bertahan lama. Ayat ini juga menegaskan bahwa kemaslahatan dalam 

bentuk lingkungan hidup perlu diperjuangkan agar tidak membawa mudharat di kemudian hari 

karena tidak abadi. 

Menurut Al-Qurthubi, bumi adalah tempat tinggal yang harus dijaga sebagaimana rumah 

pribadi yang diharapkan kenyamanannya. Bumi dan segala isinya diciptakan Allah untuk dinikmati 

manusia dalam berbagai bentuk seperti makanan, pakaian, dan kenyamanan hidup lainnya. Hal ini 

juga dianalogikan dengan istri sebagai sesuatu yang menyenangkan dan dapat dinikmati.42 

Sementara itu, Al-Thantawi menambahkan bahwa bumi sebagai tempat tinggal adalah peluang bagi 

manusia untuk memahami alam dan memanfaatkan sumber daya secara bijaksana. Ia menekankan 

pentingnya ilmu pengetahuan dalam memahami ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang alam 

agar manusia dapat memanfaatkan anugerah tersebut secara proporsional, karena pemanfaatan yang 

berlebihan dan tidak seimbang akan menyebabkan kerusakan lingkungan.43 

Dari sudut pandang lingkungan hidup, masalah yang terjadi saat ini adalah akibat 

kurangnya kepedulian manusia terhadap lingkungan. Aktivitas pembangunan yang tidak 

memperhatikan kelestarian lingkungan menyebabkan daya dukung alam menurun, dengan 

eksploitasi sumber daya yang berlebihan. Dampaknya terlihat dari berbagai pencemaran lingkungan 

seperti penumpukan sampah dan limbah yang semakin memperparah kerusakan. Oleh karena itu, 

menjaga keseimbangan dan kelestarian lingkungan bukan hanya sebuah kebutuhan ekologis, tetapi 

juga merupakan bagian dari tanggung jawab manusia sesuai dengan ajaran Islam yang mendorong 

penggunaan sumber daya alam secara bijaksana dan berkelanjutan. 

 
41 Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 1, h. 158. 
42 Qurthubi, Al Jami’ Li Ahkam Al Quran, vol. 1, h. 685. 
43 Thantawi, Al-Jauhar Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim, vol. 1, h. 53. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

12 

Mitigasi Pemanasan Global Perspektif Tafsir Ekologi 

 Kebalikan dari pelestarian lingkungan merupakan perusakan lingkungan, yang pada era 

modern ini disebut dengan istilah global warming atau pemanasan global merupakan fenomena 

ketidakseimbangan di antara unsur-unsur yang membentuk ekosistem Bumi, yang mengancam 

keberlanjutan semua makhluk hidup. Manifestasi pemanasan global meliputi perubahan iklim 

ekstrem, seperti peningkatan suhu rata-rata, perubahan pola curah hujan, dan meningkatnya 

kejadian cuaca ekstrem seperti banjir dan kekeringan. Dampak ini menyebabkan kelangkaan air, 

mengancam produktivitas pertanian, dan meningkatkan risiko kebakaran hutan. Secara global, 

termasuk di Indonesia, pemanasan global menimbulkan masalah lingkungan seperti peningkatan 

suhu udara, meningkatnya polusi udara, degradasi ekosistem, dan bertambahnya jumlah limbah. 

Masalah tersebut tidak hanya meningkatkan risiko kesehatan masyarakat tetapi juga memperbesar 

kerentanan terhadap bencana alam.44 

Meskipun istilah "pemanasan global" tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an, 

prinsip-prinsipnya tercermin dalam ayat-ayat yang membahas tentang Bumi (arḍ) yang disebutkan 

sebanyak 331 kali dalam Al-Qur’an sering kali disandingkan dengan kata-kata yang menunjukkan 

seperti fasād (kerusakan), istikbār (kesombongan), marāḥan (keangkuhan), baghā (keserakahan), 

isrāf (pemborosan), dan ẓulm (ketidakadilan), yang menyoroti dimensi moral dan etika dalam 

pengelolaan lingkungan. Analisis teks Al-Qur’an menunjukkan bahwa kerusakan lingkungan sering 

dikaitkan dengan tindakan manusia. Al-Qur’an memandang Bumi sebagai amanah, yang 

menekankan pentingnya keseimbangan ekologi dan pengelolaan yang bertanggung jawab.45 

 Menariknya, Al-Qur’an secara konsisten mengaitkan kerusakan lingkungan dengan campur 

tangan manusia. Meskipun beberapa bencana alam mungkin dianggap sebagai bagian dari ketetapan 

ilahi (sunnatullah), Al-Qur’an menekankan bahwa akar kerusakan lingkungan sering kali berasal 

dari kesalahan manusia, termasuk pengelolaan yang buruk dan eksploitasi sumber daya alam secara 

berlebihan. Hal ini tercermin dalam QS Al-Isra’ : 7: 

 

كُمٍْۗ وَاىنْ اَسَأْتُُْ فَ لَهَاٍۗ  نَْ فُسى تُمْ لْى تُمْ اَحْسَن ْ  اىنْ اَحْسَن ْ

Artinya: "Jika kamu berbuat baik, kamu berbuat baik untuk dirimu sendiri; dan jika kamu 

berbuat jahat, (maka itu) untuk dirimu sendiri”. 

 

 
44 Syafitri and Putri, “Masalah Global: Global Warming Dan Hubunngannya Dengan Penggunaan 

Bahan Bakar Fosil.” 
45 Nur Arfiyah Febriani, Ahmad Ridla Syahida, and Thiyas Tono Taufiq, “Eco-Sufism in the Light 

of the Qur’ān: A Thematic Study of Tafsir Al-Misbah by Muhammad Quraish Shihab,” Teosofia: Indonesian 

Journal of Islamic Mysticism 12, no. 1 (June 19, 2023), https://doi.org/10.21580/tos.v12i1.17844. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

13 

Ayat ini menolak anggapan bahwa siklus alam semata yang menyebabkan bencana, 

melainkan menegaskan peran sentral tindakan manusia. Al-Qur’an menempatkan manusia sebagai 

khalifatullah fī al-’arḍ (pemimpin atau penjaga di bumi) yang tindakannya menentukan 

kesejahteraan planet ini. Pengelolaan yang baik membawa kemakmuran, sedangkan kelalaian akan 

berujung pada kehancuran, sesuai dengan hukum sebab-akibat.46 

Wacana Al-Qur’an tentang etika lingkungan dapat diringkas dalam tiga tema utama yang 

relevan dengan pemanasan global: 

1. Kerusakan dan Eksploitasi (fasād dan baghā): Eksploitasi sumber daya alam secara tidak 

bertanggung jawab tanpa akuntabilitas. 

2. Kesombongan dan Keangkuhan (istikbār dan marāḥan): Penggunaan sumber daya hanya untuk 

memenuhi gaya hidup. 

3. Ketidakadilan (ẓulm): Pengelolaan sumber daya alam yang tidak seimbang. 

Tema-tema ini didukung oleh penafsiran klasik dan kajian kontemporer, yang mengakui 

bahwa petunjuk Al-Qur’an tentang pengelolaan ekologis sangat relevan untuk menghadapi 

tantangan lingkungan modern, termasuk pemanasan global.47 Al-Qur’an menganjurkan prinsip 

moderasi (tawazun) dan proporsionalitas dalam pengelolaan sumber daya, secara eksplisit melarang 

pemborosan (israf) sebagai etika dasar pengelolaan lingkungan. Hal ini tercermin dalam Surah Al-

A’raf : 31. 

 

د  وَّكُلُوْا وَاشْرَبُ وْا وَلَْ تُسْرىفُ وْاٌّۚ اىنَّه الْمُسْرىفىيَْ   يُىُب   لَْ   ٗ  ي ّٰبَنىْٰٓ اّٰدَمَ خُذُوْا زىيْ نَ تَكُمْ عىنْدَ كُلرى مَسْجى  

Artinya: "Hai anak-anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah di setiap waktu dan 

tempat shalat, makan dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan, karena Allah tidak 

menyukai orang yang berlebih-lebihan." 

 

Ayat ini melarang pemborosan dan mendorong penggunaan sumber daya secara 

proporsional. Tema ini diperkuat dalam Surah Al-An’am :141. 

 

يَْن الْمُسْرىفى   يُىُب    لَْ   ٗ  اىنَّه  تُسْرىفُ وْاٍۗ   وَلَْ  ِۖٓ ٗ  حَصَادىه   يَ وْمَ   ٗ  حَقَّه  وَاّٰتُ وْا  اثََْرََ   اىذَآٰ   ٰٓٓ ٗ  كُلُوْا مىنْ ثََرَىه  

Artinya: "Makanlah buah-buahannya di musimnya, dan tunaikanlah haknya di hari 

memetik hasilnya, dan janganlah berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai 

orang yang berlebih-lebihan." 

 
46 Syamsuriana Basri, Rahmi Damis, and Mardan, “Environmental Conservation Education in the 

Qur’an Perspective,” EDUKASI : Jurnal Pendidikan Islam (e-Journal) 11, no. 1 (January 7, 2023), 

https://doi.org/10.54956/edukasi.v11i1.349. 
47 Yusuf al Qardhawi, Riayatul Bi’ah Fi Syariat Al Islam (Kairo: Dar Syuruq, 2001). 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

14 

Perintah ini bersifat kontekstual, mengakui bahwa kecukupan tiap individu berbeda. Prinsip 

utamanya adalah menjaga keseimbangan dalam konsumsi untuk mencegah kekurangan maupun 

kelebihan.48 

Tindak perusakan lingkungan hidup dianggap sebagai perbuatan tercela dalam ajaran 

agama dan merugikan kemaslahatan kehidupan manusia. Dampak kerusakan lingkungan yang luas 

memberikan efek negatif bagi setiap individu yang tinggal di dalamnya. Oleh karena itu, Allah 

SWT menyamakan tindakan perusakan lingkungan dengan mengikuti langkah-langkah setan, 

karena setan selalu mengarahkan perbuatannya menuju kerusakan dan kekacauan, yang merupakan 

perbuatan yang sangat tercela dan berbahaya, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al Baqarah 

(2):168. 

 

يَ  هَا النَّاسُ كُلُوْا مِىَّا فِى الَْْرْضى حَلّٰلًً طيَرىبًاِۖ وَّلَْ تَ تَّبىعُوْا خُطُوّٰتى الشَّيْطّٰنىٍۗ اىنَّه م بىيْ   عَدُو    لَكُمْ   ٗ  يّٰٰٰٓ  

Artinya: “Hai semua manusia, makanlah dari yang halal dan baik yang ada di bumi, dan 

janganlah kalian mengikuti langkah-langkah setan; sesungguhnya setan adalah musuh 

yang nyata bagi kalian.” 

 

Menurut Al-Qurthubi, langkah-langkah setan ini mencakup segala tindakan yang 

menyimpang, baik dalam aspek syariat maupun sunnatullah. Penyimpangan dalam syariat berupa 

penolakan terhadap aturan agama dan merampas hak orang lain dengan cara yang zalim. Sedangkan 

penyimpangan dari sisi sunnatullah berupa perusakan fitrah kehidupan.49 Dalam pandangan 

ekologi, al-Thantawi menafsirkan langkah-langkah setan sebagai gambaran dari segala tindakan 

yang mengganggu keseimbangan lingkungan dan ekosistem.50 Sementara itu, Thabathaba’i 

memandang bahwa menjauhi langkah-langkah setan akan menghasilkan ketenangan, kenyamanan, 

dan kedamaian dalam kehidupan sosial, yang dicapai lewat interaksi yang harmonis dan saling 

memberi antara anggota komunitas demi kepentingan bersama.51 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan tafsir ekologi merupakan metode yang 

efektif dan relevan dalam memahami serta mengatasi permasalahan pemanasan global dari 

perspektif Al-Qur’an. Tafsir ekologi mampu mengintegrasikan nilai-nilai spiritual, etika, dan 

ekologi dalam satu kerangka yang holistik, sehingga memperkaya tradisi intelektual Islam sekaligus 

 
48 Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 1, h. 379. 
49 Imam Al Qurthubi, Al Jami’ Li Ahkam Al Quran (Beirut: Muassasah ar Risalah, 2006), h. 480. 
50 Thantawi, Al-Jauhar Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim (Kairo: Mustafa Bab al-Halaby, 2010), Vol. 

1, h. 158. 
51 Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 1, h. 167. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

15 

memberikan kontribusi praktis bagi pelestarian lingkungan hidup. Metodologi tafsir ini menyoroti 

pentingnya peran manusia sebagai khalifah di bumi yang wajib menjaga keseimbangan dan 

kelestarian ekosistem sesuai dengan ajaran suci. 

Hasil kajian mempertegas bahwa ayat-ayat Al-Qur’an mengandung pesan-pesan penting 

tentang tanggung jawab ekologis, larangan kerusakan, moderasi dalam pemanfaatan sumber daya, 

serta perlunya kesadaran kolektif untuk menjaga kelestarian alam demi kemaslahatan umat manusia 

dan seluruh makhluk. Tantangan pemanasan global yang diakibatkan oleh perilaku manusia yang 

tidak bertanggung jawab menjadikan tafsir ekologi sebagai acuan strategis dalam merumuskan 

kebijakan dan praktik lingkungan yang berkelanjutan. 

Dengan demikian, penelitian ini merekomendasikan agar pendekatan tafsir ekologi 

dikembangkan lebih lanjut dalam kajian Islam dan diimplementasikan dalam pendidikan, 

kebijakan, dan aktivitas sosial untuk mendorong transformasi pola pikir dan tindakan umat agar 

selaras dengan prinsip keberlanjutan ekologis. Pendekatan ini juga membuktikan kapasitas agama 

Islam dalam memberikan solusi multidimensional terhadap krisis iklim global dan memperkuat 

kesadaran ekologis masyarakat Muslim di Indonesia dan dunia. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abidin, Ahmad Zainal, and Fahmi Muhammad. “Tafsir Ekologis Dan Problematika 

Lingkungan:(Studi Komparatif Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah 

Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan).” Qof 4, no. 1 (2020). 

Abu-Rayash, Azzam, and Eman Sabbah. “Analysis of Environmental Sustainability in the Holy 

Quran: Maqasid Framework.” Journal of Contemporary Maqasid Studies 2, no. 1 (January 

15, 2023). https://doi.org/10.52100/jcms.v2i1.96. 

Al-Alusi. Ruh Al-Ma’ani Fi Tafsir Al-Qur’an Wa Sab’al Matsani. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 2005. 

Anisa, Lisa, Raja Muhammad Firmansyah, Dadan M Hamdani, Betha El Sherra, Rico Irvanda, 

Rahmad Wahyudi Putra, Dimas Tidar Febrian, Ryanda Lutfi Zaim, Yefrisyam Yefrisyam, 

and Ebil Fuji Edison. “Indonesia’s Participation in Responding to Global Warming Issues.” 

Science and Environmental Journal for Postgraduate 4, no. 1 (2021). 

Ariyadi, Samsul. “Al-Quran Dan Mukjizat Angka.” Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

6, no. 1 (2023). 

Asshidiqi, Ahmad Fajri, and Alfiani Rif’atus Sholihah. “Creating Environmentally Sustainable 

Mosques: Combining Religious Principles With Ecological Practices.” In International 

Journal of Science and Applied Science: Conference Series 8, 2024. 

Bagader, A A, A T Al-Chirazi El-Sabbagh, M As-Sayyid Al-Glayand, and M Y Izzi-Deen Samarrai. 

“Environmental Protection in Islam IUCN Environmental Policy and Law Paper No. 20.” 

Rev, 1994. 

Basri, Syahrul, Yudi Adnan, Lilis Widiastuty, Muhammad Asrul Syamsul, and Indar Indar. “Islamic 

Environmental Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource Management and 

Global Ecological Stewardship.” Diversity: Disease Preventive of Research Integrity, 

2025. 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

16 

Basri, Syamsuriana, Rahmi Damis, and Mardan. “Environmental Conservation Education in the 

Qur’an Perspective.” EDUKASI : Jurnal Pendidikan Islam (e-Journal) 11, no. 1 (January 

7, 2023). https://doi.org/10.54956/edukasi.v11i1.349. 

Fatoni, Ahmad. “Islam and the Environment.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 7, no. 2 (2024). 

Febriani, Nur Arfiyah, Ahmad Ridla Syahida, and Thiyas Tono Taufiq. “Eco-Sufism in the Light 

of the Qur’ān: A Thematic Study of Tafsir Al-Misbah by Muhammad Quraish Shihab.” 

Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 12, no. 1 (June 19, 2023). 

https://doi.org/10.21580/tos.v12i1.17844. 

Foltz, Richard C. “Islamic Environmentalism: A Matter of Interpretation.” Islam and Ecology: A 

Bestowed Trust,. Harvard: The President and Fellows of Harvard College, 2003. 

Hanbal, Ahmad bin. Musnad Ahmad Bin Hanbal. Beirut: Muassasah Ar Risalah, 1999. 

Hasballah Thaib, Zamakhsyari bin. “The Quranic Ethical Concepts In Environmental 

Conservation.” Prosiding Fakultas Agama Islam Universitas Dharmawangsa 4, no. 1 

(2024). 

Johar, Muhammad Hilmi Mat, Khairul Azhar Meerangani, S Salahudin Suyurno, and Adam 

Badhrulhisham. “Konsep Hifz Al-Bi’ah Dalam Pengurusan Risiko Bencana Alam: Satu 

Sorotan Awal.” Jurnal’Ulwan 6, no. 3 (2021). 

Keppres RI. “Undang-Undang Nomor 32 Taun 2009 Tentang Perlindungan Dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup,” 2009. 

Magunjaya, Fachruddin M. Konservasi Alam Dalam Islam. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005. 

Mamduh Hamid ’Atiyyah. Innahum Yaqtulun Al-Bi’ah. Kairo: Maktabah Usrah, 1998. 

Margono, Belinda Arunarwati, Peter V. Potapov, Svetlana Turubanova, Fred Stolle, and Matthew 

C. Hansen. “Primary Forest Cover Loss in Indonesia over 2000–2012.” Nature Climate 

Change 4, no. 8 (August 29, 2014): 730–35. https://doi.org/10.1038/nclimate2277. 

Muhammad, Abdullah. “Urgensi Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Al Quran.” PILAR 13, no. 

1 (2022). 

Mukhlis, Febri Hijroh. “Paradigma Ekologis Dalam Tafsir Al-Qur’an: Kajian Tematik-

Kontekstual.” Qof 6, no. 1 (2022). 

Mustaqim, Abdul. Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an. Yogyakarta: Adab Press, 2014. 

Niman, Erna Mena. “Kearifan Lokal Dan Upaya Pelestarian Lingkungan Alam.” Jurnal Pendidikan 

Dan Kebudayaan Missio 11, no. 1 (2019). 

Qardhawi, Yusuf al. Riayatul Bi’ah Fi Syariat Al Islam. Kairo: Dar Syuruq, 2001. 

Qurthubi, Imam Al. Al Jami’ Li Ahkam Al Quran. Beirut: Muassasah ar Risalah, 2006. 

Rahman, Khalid Abdul Ar. Usul Al Tafsir Wa Qawa’iduhu. Beirut: Dar Fikr, 1986. 

Rohman, Abdul, Ach Khoiri Nabil, Aqib Zuhri Adi Kusuma, and Muhammad Nasiruddin. 

“Ecotheology Dalam Tafsir Al-Baḥr Al-Madīd (Penafsiran Sufistik Ibnu ‘Ajibah Terhadap 

Ayat-Ayat Berwawasan Lingkungan Dalam Al-Qur’An).” AL QUDS: Jurnal Studi Alquran 

Dan Hadis 9, no. 1 (2025). 

Ruslan, Mudjia Rahardjo, Agus Maimun, and Rahinah Ibrahim. “Environmental Care: The 

Strengthening Character Education Through Islamic Religious Education (Ire) 

Development.” Penamas 37, no. 1 (June 30, 2024). 

https://doi.org/10.31330/penamas.v37i1.791. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: Lentera 



Abdul Illah Tohir, Syamsul Ariyadi, Abdullah Safe’i: Tafsir Ekologi: Metodologi dan Aplikasinya dalam 

Kelestarian Lingkungan dan Pemanasan Global 

 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

17 

Hati, 2001. 

Syafitri, Ramadani, and Emilia Putri. “Masalah Global: Global Warming Dan Hubunngannya 

Dengan Penggunaan Bahan Bakar Fosil.” Jurnal Bakti Sosial 1, no. 1 (2022). 

Thantawi. Al-Jauhar Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. Kairo: Mustafa Bab al-Halaby, 2010. 

Yafie, Ali. Merintis Fiqih Lingkungan Hidup. Jakarta: Yayasan Amanah, 2006. 

Zarkasyi, Badr al Din Muhammad bin ’Abdullah al. Al Burhan Fi Ulum Al Qur’an. Beirut: Dar Al 

Makrifah, 1957. 

 

 


