AL-MUHITH

JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS
E-ISSN : 2963-4024 (media online)
P-ISSN : 2963-4016 (media cetak)

DOl : dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5752

KONSEP TA’ARUF QURAISH SHIHAB DAN RELEVANSINYA BAGI
HUBUNGAN ANTAR UMAT BERAGAMA DI INDONESIA

Harda Armayanto
Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor,
Indonesia
harda@unida.gontor.ac.id
Amir Sahidin
Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor,
Indonesia
452024841001 @student.unida.gontor.ac.id
Pujangga Aji Mukti
Universitas Darussalam Gontor, Indonesia
pujanggaajimukti63@student.saa.unida.gontor.ac.id

Abstrak

Hubungan antar umat beragama di Indonesia tidak jarang diwarnai ketegangan, baik dalam bentuk
diskriminasi, intoleransi, maupun konflik sosial. Salah satu penyebab utamanya adalah minimnya
pemahaman terhadap konsep ta’aruf dalam Al-Qur’an, yang sering disalahartikan hanya sebatas urusan
pernikahan. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menekankan bahwa ta’aruf bukan sekadar perkenalan
formal, melainkan proses membangun kedekatan, saling pengertian, serta kerja sama yang berlandaskan
kesadaran akan kehendak Allah dalam menciptakan keberagaman. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
konsep ta’aruf Quraish Shihab dan relevansinya terhadap praktik hubungan umat beragama di Indonesia.
Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research). Data diperoleh dari
Tafsir al-Mishbah dan karya-karya Quraish Shihab lainnya, kemudian dianalisis secara deskriptif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa, pertama, permasalahan utama hubungan antar umat beragama berakar
pada kurangnya pemahaman akan konsep ta’aruf dalam Al-Qur’an. Kedua, Quraish Shihab mengartikan
ta’aruf sebagai prinsip etika dan spiritual yang dapat diterapkan di berbagai agama, etnis, budaya, dan
peradaban. Ketiga, relevansinya terhadap praktik hubungan umat beragama meliputi: dialog antaragama,
pendidikan, dan interaksi sosial.

Kata kunci: Ta'aruf, Quraish Shihab, Dialog, Pendidikan, Sosial

Abstract
Relations between religious communities in Indonesia are often characterized by tension, whether in the form
of discrimination, intolerance or social conflict. One of the main causes is the lack of understanding of the
concept of ta'aruf in the Al-Qur'an, which is often misunderstood as limited to marriage matters. Quraish
Shihab in Tafsir al-Mishbah emphasizes that ta'aruf is not just a formal introduction, but a process of building
closeness, mutual understanding and cooperation based on awareness of Allah's will in creating diversity.
Therefore, this research aims to examine Quraish Shihab's concept of ta'aruf and its relevance to the practice
of religious relations in Indonesia. This research employs a qualitative approach using library research. The
data were obtained from Tafsir al-Mishbah and other works of Quraish Shihab, and were subsequently
analyzed descriptively. The findings indicate, first, that the fundamental problems in interreligious relations

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

18


https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5752
mailto:harda@unida.gontor.ac.id
mailto:452024841001@student.unida.gontor.ac.id
mailto:452024841001@student.unida.gontor.ac.id
mailto:harda@unida.gontor.ac.id
mailto:harda@unida.gontor.ac.id

Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

stem from a lack of understanding of the Qur’anic concept of ta’aruf. Second, Quraish Shihab interprets
ta’aruf as an ethical and spiritual principle applicable across religions, ethnicities, cultures, and
civilizations. Third, its relevance to interreligious practice includes fostering interfaith dialogue, education,
and social interaction.

Keywords: Ta'aruf, Quraish Shihab, Dialogue, Education, Social

© Author(s) 2026
BY This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Hubungan antar berbagai agama di Indonesia kerap mengalami ketegangan yang dapat
muncul dalam bentuk diskriminasi, sikap intoleransi, atau bahkan perselisihan antar kelompok.
Padahal, Indonesia merupakan negara dengan keragaman yang sangat tinggi, baik dari segi agama,
budaya, maupun etnis.! Pemerintah bersama sejumlah organisasi keagamaan sebenarnya telah
berupaya mengembangkan dialog dan kerja sama antar pemeluk agama.? Namun, di lapangan,
upaya tersebut masih menghadapi berbagai hambatan, seperti prasangka negatif, sikap tertutup, dan
minimnya pemahaman terhadap agama lain.® Faktor-faktor inilah yang pada akhirnya memicu
terjadinya ketegangan dalam hubungan antar umat beragama di Indonesia.

Selain faktor-faktor tersebut, salah satu penyebab utama permasalahan ini adalah
kurangnya pemahaman yang mendalam mengenai konsep ta 'aruf, yaitu saling mengenal satu sama
lain.* Konsep ini telah diutarakan secara jelas dalam Al-Qur’an, khususnya pada surat Al-Hujurat
ayat 13. Ayat tersebut menegaskan bahwa Allah menciptakan manusia dari berbagai suku dan
bangsa agar mereka saling mengenal, bukan saling membenci.®> Namun demikian, nilai-nilai luhur
ini belum sepenuhnya diimplementasikan dalam kehidupan masyarakat Indonesia, khususnya
dalam membangun hubungan antar umat beragama yang berbeda keyakinan.® Oleh karena itu,

merujuk pada kajian para mufasir menjadi langkah penting untuk memperkuat pemahaman

! Bannan Naelin Najihah and Yeni Huriani, ‘Ketegangan Antar Umat Beragama: Analisis Triangle
Conflict Pada Pembubaran Doa Rosario Di Cisauk Tanggerang Selatan’, Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal limu
Sosial Dan Pendidikan 5, no. 4 (2024), https://doi.org/10.36418/syntaximperatif.v5i4.456.

2 Astari Minarti et al., ‘The Raising Awareness Program For Introducing Eco-Masjid Concept in
Kitakyushu Islamic Cultural Center (KICC) Japan’, Juara: Jurnal Wahana Abdimas Sejahtera 5, no. 2
(2024), https://doi.org/10.25105/xb9nbc43.

3 Bening Shabilla Utami, Turnomo Rahardjo, and Wiwid Noor Rakhmad, ‘Identitas Agama Dan
Toleransi Dalam Interaksi Sosial (Studi Kasus Dalam Menyuarakan Pembangunan Rumah Ibadah Di Garut)’,
Interaksi Online 10, no. 1 (2021), https://ejournal3.undip.ac.id/index.php/interaksi-
online/article/view/32737.

4D. A. Putri, ‘Konsep Ta’aruf Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implikasi Sosialnya Di Masyarakat
Multikultural Indonesia’, Jurnal Multikulturalisme Dan Keberagaman 10, no. 3 (2023).

5 Syafri Samsudin, M. Nasor, and Ruban Masykur, ‘Analisis Moderasi Beragama Perspektif Yusuf
Al-Qardhawi Dan M. Quraish Shihab Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam’, JIIP: Jurnal limiah
Ilmu Pendidikan 6, no. 5 (2023), https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005.

& Abror Sodik and Muhammad Wakhid Musthofa, ‘Analisis Strategi Penyebaran Agama-Agama Di
Indonesia Dari Pra Hingga Era Modern Dengan Pendekatan Teori Permainan Matematika’, Hisbah: Jurnal
Bimbingan Konseling Dan Dakwah Islam 15, no. 1 (2018), https://doi.org/10.14421/hisbah.2018.151-08.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

19


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

tersebut.” Dalam konteks ini, Quraish Shihab sebagai salah seorang ulama terkemuka di Indonesia
yang dikenal dengan pandangan moderat, keterbukaan, serta gaya penyampaian yang mudah
dipahami, dinilai tepat untuk menjadi rujukan terkait kajian ini.

Dalam salah satu karya terkenalnya, yaitu Tafsir al-Mishbah, Quraish Shihab menafsirkan
ayat tentang 7a ‘aruf bukan hanya sebagai ajakan untuk saling mengenal antar sesama Muslim, tetapi
juga antar seluruh umat manusia, termasuk mereka yang memiliki keyakinan berbeda.® Pemaknaan
ini menempatkan ta’aruf sebagai prinsip etika untuk membangun dialog, keterbukaan, dan kerja
sama lintas agama.® Penafsiran Shihab ini berbeda dari sebagian tafsir klasik seperti al-Thabari dan
Ibnu Katsir, yang cenderung memahami ayat tersebut dalam konteks internal-komunal, yakni untuk
menata hubungan sosial di antara kelompok-kelompok dalam masyarakat Muslim.!* Dengan
memperluas cakupan ta’aruf menjadi prinsip perjumpaan antaragama dan antarkebudayaan, Shihab
menawarkan perspektif yang lebih inklusif dan relevan bagi konteks Indonesia yang majemuk. Oleh
karena itu, kajian ini mengkaji konsep ta ‘aruf dalam pemikiran Quraish Shihab dan relevansinya
bagi hubungan antar umat beragama di Indonesia.

Adapun terkait kajian-kajian terdahulu, peneliti mendapati beberapa kajian relefan dengan
topik ini. Kajian tersebut dapat dipetakan menjadi dua, yaitu terkait dengan konsep ta’aruf dan
Quraish Shihab. Terkait dengan pemetaan pertama yaitu tentang konsep ta ‘aruf, didapati: Pertama,
artikel berjudul “Ta’aruf Online Melalui Media Sosial Perspektif Fikih Munahakat”, karya Indi
Laela Dhiya, Nadia Falakha, dan Widodo Hami.? Kedua, artikel berjudul, “Konsep Ta aruf
Berbasis Pendidikan Multikultural Perspektif Ibnu Katsir dalam Surat Al-Hujurat Ayat 13,” karya
Reza Rahmatulloh, Moch. Nasir, dan Munif Armuza.'®Ketiga, artikel berjudul, “Konstruksi Makna

Taaruf Dalam Al-Qur’an (Upaya Membangun Harmonisasi Kehidupan Sosial)” karya Ahmad

" Siska Maryana, Heni Rumiatun, and Pirman Syah, ‘Tafsir Bi Ra’yi Di Era Klasik Dan Modern’,
Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan Hadits 4, no. 1 (2025), http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.5159.

8 Bangun Pristiwati Zahro and Sitti Nurul Adha, ‘Indonesian Aspects in the Nusantara Interpretation
(Analysis of the Muhammad Quraish Shihab Interpretation in Tafsir al-Misbah)’, 1CQS Proceeding
Conference:  The International Conference on Quranic Studies 1, no. 1 (2023),
https://proceeding.iainkudus.ac.id/index.php/ICQS/article/view/375.

® M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 13
(Jakarta: Lentera Hati, 2002).

10 A. Hadi and N. P. Sari, ‘Dialog Antaragama Dan Pemikiran Moderat Dalam Tafsir Al-Misbah
Karya Quraish Shihab’, Jurnal Ilmu Agama Dan Sosial Budaya 12, no. 2 (2024).

% 1bnu Jarir Al-Thabari, Jami® Al-Bayan “an Ta 'wili Ay al-Qur’an (Cairo: Dar Hajr, 2001), vol. 21,
386; lbnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an al-"Azhim (Riyadh: Dar Thaibah li al-Nasyr wa al-Tauzi', 1999), vol.
h. 385.

2 Indi Laela Dhiya, Nadia Falakha, and Widodo Hami, ‘Ta’aruf Online Melalui Media Sosial
Perspektif Fikih Munahakat’, Qadauna: Jurnal limiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 5, no. 2 (24),
http://dx.doi.org/10.24252/qadauna.v5i2.42764.

13 Reza Rahmatulloh, Moch. Nasir, and Munif Armuza, ‘Konsep Ta’aruf Berbasis Pendidikan
Multikultural Perspektif Ibnu Katsir Dalam Surat Al-Hujurat Ayat 13°, Journal Multicultural of Islamic
Education 6, no. 1 (2022), https://doi.org/10.35891/ims.v6i1.3870.

h.
7,

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

20



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

Kamaluddin.* Ketiga kajian tersebut, meskipun sangat berbeda dengan penelitian ini, namun
kehadiran kajian-kajian ini sangat penting menunjukkan adanya perkembangan konsep ta’aruf,
yang sebelumnya didominasi dalam kerangka syariat pernikahan, sekarang mulai digunakan
sebagai pendekatan untuk membangun harmonisasi sosial. Untuk itu, penelitian ini akan
memperkuat arah perkembangan tersebut dengan menawarkan perspektif Quraish Shihab, bahwa
ta’aruf'tidak hanya terbatas sebagai bagian dari konsep pernikahan semata.

Sedangkan kajian-kajian terdahulu terkait dengan Quraish Shihab, didapati: pertama,
artikel berjudul, “Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran di Dalam Berbisnis: Studi Analisis
Q.S. Al-Muthaffifin 1-3 Berdasarkan Tafsir Al-Mishbah,” karya Wahyudi Zulfa Hariki,
Muhammad Athurjaza Isty, Nabil Farhan, dan Edi Hermanto.'® Kedua, artikel berjudul “Pemikiran
Politik Islam M. Quraish Shihab di Indonesia: Sebuah Analisis,” karya Muhammad Farhan Fikri,
Zurkarnen, dan Nurliana’ Damanik.'® Ketiga, artikel berjudul, “Moderatisme Islam dalam Konteks
Keindonesiaan: Studi Penafsiran Islam Moderat M. Quraish Shihab” karya Iffaty Zamimah.'’
Ketiga kajian tersebut, meskipun memiliki fokus yang berbeda dengan penelitian ini yang
menitikberatkan pada konsep fa’aruf menurut Quraish Shihab serta relevansinya dalam
membangun hubungan antar umat beragama tetap memiliki kontribusi yang signifikan. Kajian-
kajian tersebut menunjukkan bahwa Quraish Shihab merupakan sosok yang layak untuk dikaji lebih
lanjut, karena pandangan-pandangannya yang moderat dan kontekstual, khususnya dalam kerangka
keindonesiaan.

Oleh karena itu, dibandingkan dengan kajian-kajian terdahulu, penelitian ini menunjukkan
perbedaan yang cukup signifikan. Penelitian ini diharapkan dapat menyempurnakan studi-studi
sebelumnya sekaligus menawarkan alternatif solusi dalam membangun hubungan antar umat
beragama di Indonesia. Meskipun demikian, kajian-kajian terdahulu tetap memiliki kelebihannya
masing-masing dan menjadi rujukan penting dalam penelitian ini. Sehingga, penelitian ini
diharapkan dapat berkontribusi dalam memperluas pemahaman konsep ta ‘aruf sebagai paradigma
teologis bagi hubungan antaragama kontemporer, khususnya dalam konteks masyarakat Indonesia

yang plural.

14 Ahmad Kamaluddin, ‘Konstruksi Makna Taaruf Dalam Al-Qur’an (Upaya Membangun
Harmonisasi Kehidupan Sosial)’, Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 7, no. 2 (2022),
https://doi.org/10.30868/at.v7i02.3180.

15 Wahyudi Zulfa Hariki et al., ‘Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran Di Dalam Berbisnis:
Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifin 1-3 Berdasarkan Tafsir Al-Misbah’, EI-Mu jam: Jurnal Kajian Al-Qur’an
Dan Al-Hadis 5, no. 1 (2025), https://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/el-mujam/article/view/2614.

16 Muhammad Farhan Fikri, Zurkarnen Zurkarnen, and Nurliana’ Damanik, ‘Pemikiran Politik Islam
M. Quraish Shihab Di Indonesia: Sebuah Analisis’, Islam & Contemporary Issues 4, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.57251/ici.v4i1.1289.

17 Iffaty Zamimah, ‘Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan: Studi Penafsiran Islam
Moderat M. Quraish Shihab’, Al-Fanar: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2018),
https://doi.org/10.33511/alfanar.v1n1.75-90.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

21



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia
METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan
studi pustaka (library research),’® di mana seluruh data dikumpulkan dan dianalisis dari berbagai
sumber tertulis yang relevan, seperti karya-karya Quraish Shihab, khususnya Tafsir al-Mishbah,®
dan literatur lainnya seperti buku, jurnal ilmiah, serta hasil penelitian terdahulu yang membahas
konsep ta’aruf, moderasi beragama, dan hubungan antar umat beragama. Pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan teologis,® yaitu suatu pendekatan yang menitikberatkan pada
pemahaman ajaran agama secara normatif berdasarkan sumber utama Islam Al-Qur’an dan hadis,
kemudian dianalisis melalui penafsiran Quraish Shihab untuk menemukan relevansinya dengan
kehidupan sosial-keagamaan di Indonesia.?* Dalam hal ini, tafsiran Quraish Shihab akan dinukilkan
dan dianalisis secara lebih mendalam.

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan menggali makna ayat-ayat yang
berkaitan dengan fa’aruf dan kehidupan harmonis bersama pemeluk agama lain. Kemudian
menganalisisnya dengan penafsiran Quraish Shihab, serta membandingkannya dengan pandangan
para cendekiawan.?? Analisis ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang utuh tentang
ta’aruf sebagai konsep teologis yang memiliki implikasi praktis dalam memperkuat harmoni,
toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan di tengah masyarakat multikultural.?? Dengan
metode ini, diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik sekaligus praktis dalam
mengembangkan nilai-nilai ta’aruf sebagai landasan etika sosial yang relevan dan aplikatif di

Indonesia.

18 Sugiyono Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: Alfabetha,
2016), h. 214.

19 Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 13, h. 387.

2 Ahmad Fadli, ‘Konsistensi Dan Otoritas Teks Kitab Suci Menurut Pendekatan Teologis Islam:
Studi Kasus Pemikiran Rahmatullah al-Hindi’, Jurnal Studi Teologi Dan Perbandingan Agama 14, no. 2
(2023).

2L Iffah Khoiriyah, ‘Konsep Tauhid Dalam Buku Mengenal Tuhan Bersama M. Quraish Shihab Dan
Relevansinya Terhadap Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)’, Al-Munadzomah: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022), https://doi.org/10.51192/almunadzomah.v2il1.385.

22 Thoat Stiawan, ‘Ta’aruf Dan Khitbah Sebelum Perkawinan’, Magasid: Jurnal Studi Hukum Islam
10, no. 1 (n.d.).

2 Daimah Daimah, ‘Muhammad Quraish Shihab (Religious-Rational) Thoughts on Islamic
Education and Its Relevance to the Modern World’, Jurnal llmiah Madaniyah 8, no. 2 (2018),
https://journal.stitpemalang.ac.id/index.php/madaniyah/article/view/113.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

22



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Ta’aruf Quraish Shihab

Secara bahasa, ta’aruf berarti perkenalan atau saling mengenal. Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI), ta’aruf diartikan sebagai proses perkenalan, terutama dalam konteks
hubungan sosial.?* Kata ini berasal dari bahasa Arab ta'arafa yang mengandung makna saling
mengenal antara dua pihak. Sehingga, secara bahasa fa’aruf adalah tindakan atau proses untuk
saling mengenal satu sama lain secara baik dan terarah.?® Dalam konteks yang lebih luas, Quraish
Shihab mengartikan ta’aruf sebagai prinsip etika dan spiritual yang dapat diterapkan di berbagai
agama, etnis, budaya, dan peradaban. Menurutnya, ta’aruf bukan hanya sekadar cara untuk
memperkenalkan diri dalam pernikahan, tetapi sebagai dasar untuk menciptakan dialog, saling
menghormati, dan kerukunan di antara umat beragama.?® Pandangan ini menempatkan ta aruf
sebagai instrumen sosial yang bertujuan mewujudkan harmoni global, berbeda dari pemahaman
sempit yang hanya mengaitkannya dengan urusan pernikahan.?’

Oleh karena itu, Quraish Shihab menegaskan bahwa fa’aruf adalah suatu proses untuk
saling memahami secara mendalam, tidak hanya dalam hal pernikahan saja, tetapi juga dalam
hubungan sosial yang lebih luas.?® Ta aruf bukan sekadar perkenalan fisik atau formal saja, tetapi
juga mencakup pemahaman menyeluruh tentang karakter, latar belakang, nilai-nilai, budaya, dan
keunikan setiap orang atau kelompok. Dalam pandangannya, ta ‘aruf berfungsi sebagai dasar yang
penting untuk membangun hubungan yang baik, sehat dan saling menguntungkan, karena dengan
pemahaman yang lebih dalam, setiap pihak dapat saling mengerti, menerima, dan akhirnya
membangun relasi yang harmonis dan saling mendukung.?®

Sehingga, Quraish Shihab memperluas arti za ‘aruf dari konteks pernikahan ke ranah sosial
masyarakat.>® Dalam penafsirannya terhadap surat al-Hujurat ayat 13, ia menunjukkan bahwa Allah
menciptakan manusia dari laki-laki dan perempuan dan menjadikan mereka berbangsa-bangsa serta
bersuku-suku, /i ta’arrafii yaitu untuk saling mengenal satu sama lain.3! Baginya, ayat ini dengan

jelas menyatakan bahwa perbedaan di antara manusia tidak untuk dipertentangkan atau dijadikan

2 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, ‘Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring’,
Https://Www.Kbbi.Web.ld/, 2016, https://www.kbbi.web.id/.

% Rizki Ayu Agustine, ‘Pemaknaan Lafaz ‘Arafa Dan Derivasi-Derivasinya Dalam al-Qur’An’
(Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2021).

26 Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 13, h. 71.

27 M. Quraish Shihab, Kosa Kata Keagamaan: Makna Dan Penggunaannya (Tangerang: PT Lentera
Hati, 2020), h. 190.

%8 Kamaluddin, ‘Konstruksi Makna Taaruf Dalam Al-Qur’an (Upaya Membangun Harmonisasi
Kehidupan Sosial)’.

2 Stiawan, ‘Ta’aruf Dan Khitbah Sebelum Perkawinan’.

30 Anisa Rahman, ‘Kontekstualisasi Ta’aruf Dan Ta’awun (Perspektif Tafsir Al-Misbah)’ (Diploma,
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2024).

31 Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 13, h. 387.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

23



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

alasan untuk merasa lebih baik dari yang lain, melainkan untuk saling belajar mengenal dan
menghargai perbedaan sebagai keberkahan.3? Pandangan ini berbeda dengan kecenderungan para
mufasir klasik seperti al-Thabari dan Ibnu Katsir, yang menafsirkan ayat tersebut dalam kerangka
internal-komunal. Mereka lebih menekankan fungsinya sebagai pedoman pengaturan hubungan
sosial di antara kelompok-kelompok dalam masyarakat Muslim, tanpa memberi penekanan kuat
pada dimensi universalnya.®® Sebaliknya, bagi Quraish Shihab, 7a aruf mengandung makna yang
sangat luas sebagai dasar hubungan sosial yang setara, inklusif, dan penuh penghormatan terhadap
keragaman.®*

Quraish Shihab menjelaskan bahwa melalui 7a’aruf, manusia diajak untuk menciptakan
tatanan sosial yang harmonis, di mana setiap individu dapat hidup berdampingan tanpa prasangka
buruk, tanpa diskriminasi, dengan semangat untuk bekerja sama dan saling menguntungkan.®
Dalam proses ta aruf, seseorang diharapkan dapat beradaptasi, membuka diri terhadap perbedaan,
dan menyingkirkan sikap-sikap berlebihan yang hanya akan menyebabkan ketegangan sosial. Oleh
karena itu, ta’aruf bukan hanya sekadar proses mengenal, tetapi juga mencakup pembelajaran,
penerimaan, dan pengakuan terhadap identitas serta keberadaan orang lain dalam masyarakat.®
Konsep ini sangat relevan dalam dunia modern yang kaya dengan keragaman dan interaksi antar
kelompok. Ta 'aruf menjadi pilar universal dalam membangun dialog, perdamaian, dan kerja sama
antar umat manusia. Dengan menjadikan ta’aruf sebagai nilai inti dalam kehidupan sosial,
perbedaan yang ada tidak lagi menjadi sumber konflik, melainkan menjadi aset berharga yang bisa
digunakan untuk menciptakan kehidupan bersama yang damai dan produktif.%’

Penjelasan Quraish Shihab mengenai konsep ta’aruf ini diperkuat melalui berbagai
referensi dalam karya-karyanya, khususnya dalam Tafsir al-Mishbah. la menyatakan bahwa Allah
tidak menilai derajat manusia berdasarkan suku, warna kulit, atau kebangsaan, tetapi berdasarkan
ketakwaan. Oleh karena itu, ta 'aruf menjadi cara untuk menciptakan keseimbangan sosial yang
berdasarkan pada nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan.®® Hal ini menunjukkan bahwa ta’aruf
adalah proses yang tidak hanya logis dan sosial, namun juga spiritual, karena mencakup pemahaman

terhadap keragaman ciptaan Allah sebagai bentuk penghormatan kepada kehendak-Nya. Dengan

32 M. Quraish Shihab, Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, Dan Keberagaman (Tangerang: PT.
Lentera Hati, 2022), h. 77.

33 Al-Thabari, Jami® Al-Bayan “an Ta wili Ay al-Qur’an, vol. 21, 386; Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an
al-'Azhim, vol. 7, h. 385.

3 Alfin Maskur, ‘Integrasi Konsep Tasawuf Quraish Shihab Dalam Pendidikan Agama Islam’,
Jurnal lImiah Spiritualis 10, no. 2 (2024): h. 425, https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i2.1106.

% Izza Fastawa Hamim, ‘Silaturahim Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Misbah (Studi
Tafsir Tematik)’ (Skripsi, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, IAIN Ponorogo, 2022).

36 Rahmatulloh, Nasir, and Armuza, ‘Konsep Ta’aruf Berbasis Pendidikan Multikultural Perspektif
Ibnu Katsir Dalam Surat Al-Hujurat Ayat 13°.

37 Dhiya, Falakha, and Hami, ‘Ta’aruf Online Melalui Media Sosial Perspektif Fikih Munahakat’.

38 Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 13, h. 387.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

24



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

demikian, konsep ta aruf' menurut Quraish Shihab tidak hanya dalam menyiapkan pernikahan yang
sehat dan bermakna, tetapi juga menjadi prinsip dalam membangun masyarakat yang adil, dan
damai. Ta 'aruf berfungsi sebagai jembatan untuk menjalin hubungan antara individu dan kelompok
dengan dasar pengertian, toleransi, dan kasih sayang.

Relevansinya Bagi Hubungan antar umat Beragama

Konsep fa’aruf memiliki makna yang sangat mendalam dalam konteks hubungan antar
umat beragama di Indonesia, dilihat dari kondisi masyarakat yang begitu beragam dan
multikultural. Ta aruf, yang secara harfiah berarti saling mengenal, bukan hanya sebuah prinsip di
dalam hubungan pribadi atau pernikahan, tetapi juga mengandung nilai-nilai universal yang bisa
diterapkan dalam berbagai aspek sosial, budaya, dan keagamaan.*® Dalam hubungan antar umat
beragama, ta’aruf berfungsi sebagai dasar penting untuk menciptakan jembatan pemahaman,
meningkatkan toleransi, dan juga mencegah konflik yang dapat muncul akibat prasangka dan
ketidakpahaman satu sama lain.*°

Dalam diskursus antar agama, ta’aruf dijadikan sebagai pendekatan yang menekankan
pentingnya proses saling memahami secara mendalam antara pemeluk agama yang berbeda.
Adapun relevansinya bagi hubungan antar umat beragama di indonesia meliputi tiga hal berikut
ini:

Pertama: dalam dialog antar umat beragama. Dialog lintas agama di Indonesia seharusnya
tidak hanya dijadikan tempat untuk debat teologis yang kaku atau untuk membuktikan kebenaran,
melainkan sebagai bentuk interaksi yang didasari oleh hasrat yang tulus untuk saling memahami
perbedaan dengan penuh empati.*! Proses ta 'aruf dalam dialog ini berarti setiap individu dari latar
belakang agama yang berbeda bersedia untuk memahami perspektif, tradisi, nilai-nilai, dan praktik
keagamaan orang lain dengan niat baik dan tanpa prasangka.*? Dari proses ini, akan muncul
pemahaman yang lebih utuh mengenai keragaman agama, yang pada gilirannya mendorong sikap

saling menghormati, memperkuat kepercayaan antar kelompok, dan mengurangi stereotip negatif

3% Taufiq Tri Hidayat and Amika Wardana, ‘Ta’aruf Dan Upaya Membangun Perjodohan Islami
Pada Kalangan Pasangan Muda Muslim Di Yogyakarta’, E-Societas: Jurnal Pendidikan Sosiologi 7, no. 7
(2018), http://dx.doi.org/10.21831/e-societas.v7i7.12797.

40 Harda Armanyanto and Adib Fattah Suntoro, ‘Konsep Kalimat Sawa’ Dalam Hubungan
Antaragama: Analisis Komparatif Pandangan Hamka Dan Nurcholish Madjid’, Al-Misykah: Jurnal Studi Al-
Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2022), https://doi.org/10.19109/almisykah.v3i2.15073; Harda Armayanto and
Nadaa Afifah Silmi, ‘Tolerance in the Prohibition of Interfaith Marriage: A Normative Analysis of Islamic
Law and Legal Regulations in Indonesia’, An-Nida’ 49, no. 1 (2025), http://dx.doi.org/10.24014/an-
nida.v49i1.36350.

4 Pricillia Elisabet Siahaan et al., ‘Dialog Teologi Dan Perdamaian: Studi Tentang Perjumpaan
Islam Dan Kristen Di Timur Tengah’, Sukacita: Jurnal Pendidikan Iman Kristen 2, no. 1 (2025),
https://doi.org/10.61132/sukacita.v2il.454.

42 Taufik Rahman, ‘Dialog Inter-Religius Sebagai Refleksi Moderasi Beragama Perspektif Tafsir
Kemenag Republik Indonesia’, Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation 1, no. 2 (2022),
https://doi.org/10.30631/jrm.v1i2.14.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

25



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

yang seringkali memicu konflik.*® Ta aruf dalam konteks ini menjadi sebuah strategi pencegahan
dalam mengelola keragaman serta menciptakan harmoni sosial.

Dalam konteks Indonesia, nilai ta’aruf ini terejawantahkan melalui kerja-kerja lembaga
seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), yang sejak awal dibentuk sebagai wadah dialog
lintas agama untuk membangun komunikasi, mediasi, dan kerja sama antar pemuka agama.* FKUB
tidak hanya menjadi forum diskusi, tetapi juga berperan sebagai mekanisme pencegahan konflik
dengan memfasilitasi pertemuan, dialog kebijakan, serta musyawarah lintas agama yang
mendorong saling pengertian.*® Selain itu, berbagai inisiatif dialog dan kegiatan lintas iman di
berbagai daerah menunjukkan bagaimana proses ta aruf berlangsung melalui interaksi langsung,
pertukaran narasi pengalaman, dan kolaborasi sosial.*® Melalui keberadaan FKUB dan forum-forum
dialog lintas iman tersebut, nilai za'aruf tidak hanya menjadi konsep normatif, tetapi benar-benar
berfungsi sebagai strategi sosial untuk mencegah konflik, mengelola keragaman, dan membangun
harmoni antar umat beragama.

Kedua: dalam pendidikan. Tidak hanya dalam dialog, 7a ‘aruf juga memiliki peranan yang
sangat penting dalam pendidikan, khususnya di lingkungan sekolah dan lembaga pendidikan, di
mana generasi muda pertama kali belajar mengenai keberagaman. Pendidikan yang efektif tidak
hanya menyalurkan pengetahuan akademis, tetapi juga nilai-nilai sosial dan etika yang bisa
menumbuhkan sikap inklusif serta kesadaran akan pentingnya hidup berdampingan dalam
perbedaan.*” Dalam hal ini, 7a 'aruf sebagai sebuah konsep yang mengedepankan pentingnya saling
mengenal dan memahami perbedaan menjadi prinsip mendasar yang harus dimasukkan ke dalam
kurikulum pendidikan. Proses pendidikan yang berlandaskan prinsip ta’aruf akan membentuk
kesadaran peserta didik tentang pentingnya penghargaan terhadap keberagaman, sekaligus

meningkatkan kepekaan mereka terhadap kompleksitas dinamika sosial.*® Mereka tidak hanya

43 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama (Tangerang: PT.
Lentera Hati, 2020), h. 77.

44 hafid Hudin et al., ‘Moderasi Beragama Dalam Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Di
Kalimantan Barat’, Sujud: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya 1, no. 3 (2025): h. 345,
https://doi.org/10.63822/2nzgvm42.

4 Yuliana Syahputri, Junaidi Arsyad, and Yusnaili Budianti, ‘Pelaksanaan Program Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Dalam Meningkatkan Toleransi Beragama Di Aceh Singkil’, Jurnal
Kajian Riset Multisiplin 9, no. 6 (2025): h. 97, https://sejurnal.com/pub/index.php/jkrm/article/view/8046.

46 Anisa Eka Putri Kusmayani, ‘Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship in Indonesia:
Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges’, Focus 4, no. 2 (2023),
https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375; Fathya Nur Ashilla, Natia Tari, and Muhammad Rizki Akbar,
‘Interfaith Dialogue as a Pillar of Peace Education’, Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 3, no. 2
(2024), https://doi.org/10.59029/int.v3i2.31.

47 Sisna Reva Linanda, ‘Konsep Ta’aruf Dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 (Kajian Tafsir lbnu Katsir)
Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Multikultural’ (Skripsi, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup,
2021), https://e-theses.iaincurup.ac.id/3588/.

48 Aldiatun Ni’mah, ‘Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish
Shihab (Kajian Surah Al-Kafirun Ayat 1-6)’ (Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2022),
https://repository.uinsaizu.ac.id/16169/.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

26



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia
diajarkan tentang toleransi sebagai konsep yang abstrak, tetapi juga dilatih agar interaksi antar
sesama menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari.*® Ta aruf dalam pendidikan membekali siswa
untuk bersikap terbuka, menghormati pandangan yang berbeda, dan membangun empati sosial,
yang kesemuanya sangat penting untuk menjaga kesatuan bangsa yang beragam agama.
Penerapan nilai za 'aruf ini tampak nyata dalam konsep sekolah multikultural di Indonesia
yang secara sadar merancang lingkungan belajar inklusif, menggabungkan siswa dari latar belakang
agama, etnis, dan budaya yang berbeda dalam satu ruang pendidikan.®® Sekolah-sekolah ini tidak
hanya mengajarkan pengetahuan akademis, tetapi juga mengembangkan kurikulum yang
menekankan kerja sama lintas identitas, dialog antaragama, pembelajaran berbasis pengalaman,
serta refleksi tentang keragaman.® Melalui kegiatan seperti proyek kerja kelompok lintas agama
dan diskusi terbuka tentang perbedaan, sekolah multikultural menjadi ruang praktik langsung bagi
ta’aruf sebagai proses saling mengenal dan memahami secara konkret.? Dengan demikian, sekolah
multikultural berfungsi sebagai laboratorium sosial yang menjadikan nilai fa’aruf dapat
diinternalisasi sejak dini, memperkuat sikap toleran, memperluas perspektif antar identitas, serta
menyiapkan generasi muda untuk hidup harmonis di tengah masyarakat Indonesia yang plural.
Ketiga: dalam interaksi sosial. Selain kedua relevansi di atas, konsep ta ‘aruf juga relevan
dalam interaksi sosial keagamaan sehari-hari, ta ‘aruf memberikan pedoman moral dan etika untuk
berhubungan dengan orang lain, terutama yang memiliki keyakinan berbeda. Kehidupan sosial yang
berlandaskan pada nilai-nilai ta’aruf mendorong masyarakat beragama untuk tidak hanya
berkontribusi secara pasif, tetapi juga secara aktif terlibat dalam menjalin hubungan sosial yang
positif dan membangun.®® Aktivitas keagamaan yang bersifat sosial, seperti kegiatan bakti sosial
antar agama, dialog antar komunitas, kerja sama antara warga dengan latar belakang agama yang
berbeda, serta partisipasi dalam kegiatan yang berkaitan dengan kepentingan publik, merupakan
manifestasi dari za’aruf dalam praktik. Ini tidak hanya memperkuat jaringan sosial, tetapi juga

menumbuhkan rasa kepemilikan terhadap komunitas yang lebih besar, menurunkan potensi konflik,

4 Muhammad Najib Asfa and Abd. Basir, ‘Pendidikan Toleransi Dalam Perspektif Al-Qur’an:
Analisis Implementasi Pada Tri Pusat Pendidikan’, Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan Hadits 4, no. 1
(2025), http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.4532.

% Toat Haryanto and Saepudin Zuhri, ‘Pendidikan Multikultural Di Indonesia Sebagai Upaya
Meningkatkan Toleransi Dan Pemahaman Antar Budaya’, Syaikhona: Jurnal Magister Pendidikan Agama
Islam 3, no. 1 (2025), https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.286.

51 Nur Hikmah, Rachma Anisa Paradise, and Nurul Mubin, ‘Peran Pendidikan Multikultural Dalam
Membangun Toleransi Antarumat Beragama Di Sekolah’, Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia 3, no. 1
(2025): h. 242, https://doi.org/10.62017/jppi.v3il1.6053.

52 Farida Ummami, M. Nurul Humaidi, and Fahrudin Mukhlis, ‘Implementation of Multicultural
Education in Strengthening Inter Religious Tolerance at Taman Harapan High School Malang City’, Mudir:
Jurnal Manajemen Pendidikan 5, no. 2 (2023): h. 346, https://doi.org/10.55352/mudir.v5i2.515.

58 Imronudin Imronudin, ‘Pendidikan Inter-Religius Perspektif Al-Qur’an’, Alim: Journal of Islamic
Education 2, no. 2 (2020), https://media.neliti.com/media/publications/362873-none-1e0f09¢9.pdf.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

27



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

dan memperkuat solidaritas sosial.>* Dalam masyarakat seperti Indonesia, yang kerap menghadapi
tantangan berupa konflik antarpemeluk agama, praktik ta’aruf menjadi salah satu upaya strategis
dalam membangun ketahanan sosial sekaligus ketahanan spiritual.>® Dalam konteks yang lebih luas,
ta’aruf merupakan penerapan dari nilai-nilai dalam Al-Qur’an yang menekankan bahwa manusia
diciptakan berbeda agar dapat saling mengenal, bukan untuk saling bertentangan.® Oleh karena itu,
menanamkan dan mempraktikkan za ‘aruf dalam berbagai aspek kehidupan baik dalam diskursus,
pendidikan, maupun kegiatan sosial merupakan langkah awal untuk memperkuat fondasi kehidupan
masyarakat Indonesia yang damai, rukun, dan beradab.

KESIMPULAN

Konsep ta ‘aruf memiliki peran penting dalam membangun hubungan antar umat beragama
di Indonesia yang majemuk dan kaya budaya. la juga dapat dijadikan pardigma teologis untuk
membangun koeksistensi religius berbasis spiritualtias Al-Qur’an. Sebagai prinsip yang diajarkan
dalam Al-Qur’an, Quraish Shihab mengartikan ta’aruf sebagai etika dan spiritual yang dapat
diterapkan di berbagai agama, etnis, budaya, dan peradaban. Oleh karenanya, ta 'aruf tidak hanya
berkaitan dengan interaksi personal, tetapi juga relevan dalam mendorong dialog antaragama,
pendidikan, dan hubungan sosial. Dalam dialog antaragama, ta 'aruf menjadi landasan interaksi
yang tulus dan empatik; dalam pendidikan, ta 'aruf dapat menumbuhkan kesadaran akan keragaman
sejak dini; sedangkan dalam kehidupan sosial, ta’aruf dapat mendorong interaksi yang produktif
melalui kegiatan kolaboratif antaragama, kerjasama sosial, dan partisipasi masyarakat. Sehingga,
ta aruf bukan sekadar ajaran teoritis, melainkan pendekatan budaya dan sosial yang relevan untuk
mewujudkan masyarakat Indonesia yang damai, rukun, dan beradab, sesuai dengan nilai-nilai

universal Al-Qur’an.

DAFTAR PUSTAKA

Agustine, Rizki Ayu. ‘Pemaknaan Lafaz ‘Arafa Dan Derivasi-Derivasinya Dalam al-Qur’An’.
Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2021.

Al-Thabari, lbnu Jarir. Jami® Al-Bayan ‘an Ta 'wili Ay al-Qur’an. Cairo: Dar Hajr, 2001.

Armanyanto, Harda, and Adib Fattah Suntoro. ‘Konsep Kalimat Sawa’ Dalam Hubungan
Antaragama: Analisis Komparatif Pandangan Hamka Dan Nurcholish Madjid’. Al-
Misykah: ~ Jurnal  Studi  Al-Qur’an  Dan  Tafsir 3, no. 2 (2022).
https://doi.org/10.19109/almisykah.v3i2.15073.

54 Aeron Frior Sihombing, ‘Menuju Dialog Antar Agama-Agama Di Indonesia’, Te Deum: Jurnal
Teologi & Pengembangan Pelayanan 3, no. 1 (2013): h. 63, https://doi.org/10.51828/td.v3i1.83.

55 Amir Sahidin, Mohammad Kholid Muslih, and Zahratur Rofigah binte Mochamad Sandisi Sandisi,
‘Faith, Life, and Multiculturalism in the Thought of Al-Qaradawi: A Study of Al-Iman Wa al-Hayah’, Al-
Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 2 (2025), https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v11i2.314.

%6 Shihab, Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, Dan Keberagaman, h. 77-78.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

28



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

Armayanto, Harda, and Nadaa Afifah Silmi. ‘Tolerance in the Prohibition of Interfaith Marriage: A
Normative Analysis of Islamic Law and Legal Regulations in Indonesia’. An-Nida’ 49, no.
1 (2025). http://dx.doi.org/10.24014/an-nida.v49i1.36350.

Asfa, Muhammad Najib, and Abd. Basir. ‘Pendidikan Toleransi Dalam Perspektif Al-Qur’an:
Analisis Implementasi Pada Tri Pusat Pendidikan’. Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan
Hadits 4, no. 1 (2025). http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.4532.

Ashilla, Fathya Nur, Natia Tari, and Muhammad Rizki Akbar. ‘Interfaith Dialogue as a Pillar of
Peace Education’. Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 3, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.59029/int.v3i2.31.

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. ‘Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring’.
Https://Www.Kbbi.Web.Id/, 2016. https://www.kbbi.web.id/.

Daimah, Daimah. ‘Muhammad Quraish Shihab (Religious-Rational) Thoughts on Islamic
Education and Its Relevance to the Modern World’. Jurnal limiah Madaniyah 8, no. 2
(2018). https://journal.stitpemalang.ac.id/index.php/madaniyah/article/view/113.

Dhiya, Indi Laela, Nadia Falakha, and Widodo Hami. ‘Ta’aruf Online Melalui Media Sosial
Perspektif Fikih Munahakat’. Qadauna: Jurnal llmiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam
5, no. 2 (24). http://dx.doi.org/10.24252/gadauna.v5i2.42764.

Fadli, Ahmad. ‘Konsistensi Dan Otoritas Teks Kitab Suci Menurut Pendekatan Teologis Islam:
Studi Kasus Pemikiran Rahmatullah al-Hindi’. Jurnal Studi Teologi Dan Perbandingan
Agama 14, no. 2 (2023).

Fikri, Muhammad Farhan, Zurkarnen Zurkarnen, and Nurliana’ Damanik. ‘Pemikiran Politik Islam
M. Quraish Shihab Di Indonesia: Sebuah Analisis’. Islam & Contemporary Issues 4, no. 1
(2024). https://doi.org/10.57251/ici.v4i1.12809.

Hadi, A., and N. P. Sari. ‘Dialog Antaragama Dan Pemikiran Moderat Dalam Tafsir Al-Misbah
Karya Quraish Shihab’. Jurnal Ilmu Agama Dan Sosial Budaya 12, no. 2 (2024).

Hamim, Izza Fastawa. ‘Silaturahim Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Misbah (Studi
Tafsir Tematik)’. Skripsi, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, IAIN Ponorogo, 2022.

Hariki, Wahyudi Zulfa, Muhammad Athurjaza Isty, Nabil Farhan, and Edi Hermanto. ‘Menerapkan
Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran Di Dalam Berbisnis: Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifin
1-3 Berdasarkan Tafsir Al-Misbah’. EI-Mu jam: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadis
5, no. 1 (2025). https://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/el-
mujam/article/view/2614.

Haryanto, Toat, and Saepudin Zuhri. ‘Pendidikan Multikultural Di Indonesia Sebagai Upaya
Meningkatkan Toleransi Dan Pemahaman Antar Budaya’. Syaikhona: Jurnal Magister
Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (2025). https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.286.

Hidayat, Taufiq Tri, and Amika Wardana. ‘Ta’aruf Dan Upaya Membangun Perjodohan Islami
Pada Kalangan Pasangan Muda Muslim Di Yogyakarta’. E-Societas: Jurnal Pendidikan
Sosiologi 7, no. 7 (2018). http://dx.doi.org/10.21831/e-societas.v7i7.12797.

Hikmah, Nur, Rachma Anisa Paradise, and Nurul Mubin. ‘Peran Pendidikan Multikultural Dalam
Membangun Toleransi antar umat Beragama Di Sekolah’. Jurnal Penelitian Pendidikan
Indonesia 3, no. 1 (2025). https://doi.org/10.62017/jppi.v3i1.6053.

Hudin, hafid, Abdul Amin, Moch. Riza Fahmi, and Rusdi Sulaiman. ‘Moderasi Beragama Dalam
Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Di Kalimantan Barat’. Sujud: Jurnal Agama,
Sosial Dan Budaya 1, no. 3 (2025). https://doi.org/10.63822/2nzgvm42.

Imronudin, Imronudin. ‘Pendidikan Inter-Religius Perspektif Al-Qur’an’. Alim: Journal of Islamic
Education 2, no. 2 (2020).

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

29



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

Kamaluddin, Ahmad. ‘Konstruksi Makna Taaruf Dalam Al-Qur’an (Upaya Membangun
Harmonisasi Kehidupan Sosial)’. Al-Tadabbur: Jurnal limu Al-Qur’an Dan Tafsir 7, no. 2
(2022). https://doi.org/10.30868/at.v7i02.3180.

Katsir, Ibnu. Tafsir Al-Qur’an al-"Azhim. Riyadh: Dar Thaibah li al-Nasyr wa al-Tauzi", 1999.

Khoiriyah, Iffah. ‘Konsep Tauhid Dalam Buku Mengenal Tuhan Bersama M. Quraish Shihab Dan
Relevansinya Terhadap Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)’. Al-Munadzomah:
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022).
https://doi.org/10.51192/almunadzomah.v2i1.385.

Kusmayani, Anisa Eka Putri. ‘Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship in Indonesia:
Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges’. Focus 4, no. 2 (2023).
https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375.

Linanda, Sisna Reva. ‘Konsep Ta’aruf Dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 (Kajian Tafsir Ibnu Katsir)
Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Multikultural’. Skripsi, Institut Agama Islam Negeri
(IAIN) Curup, 2021. https://e-theses.iaincurup.ac.id/3588/.

Maryana, Siska, Heni Rumiatun, and Pirman Syah. ‘Tafsir Bi Ra’yi Di Era Klasik Dan Modern’.
Al-Muhith:  Jurnal Ilmu  Qur’an  Dan  Hadits 4, no. 1 (2025).
http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.5159.

Maskur, Alfin. ‘Integrasi Konsep Tasawuf Quraish Shihab Dalam Pendidikan Agama Islam’.
Jurnal llmiah Spiritualis 10, no. 2 (2024). https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i2.1106.

Minarti, Astari, Nurhikmah Budi Hartanti, Sally Cahyati, and Maya Indrasti Notoprayitno. ‘The
Raising Awareness Program For Introducing Eco-Masjid Concept in Kitakyushu Islamic
Cultural Center (KICC) Japan’. Juara: Jurnal Wahana Abdimas Sejahtera 5, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.25105/xb9nbc43.

Najihah, Bannan Naelin, and Yeni Huriani. ‘Ketegangan Antar Umat Beragama: Analisis Triangle
Conflict Pada Pembubaran Doa Rosario Di Cisauk Tanggerang Selatan’. Jurnal Syntax
Imperatif: ~ Jurnal llmu  Sosial Dan Pendidikan 5, no. 4 (2024).
https://doi.org/10.36418/syntaximperatif.v5i4.456.

Ni’mah, Aldiatun. ‘Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish
Shihab (Kajian Surah Al-Kafirun Ayat 1-6)’. Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri
Purwokerto, 2022. https://repository.uinsaizu.ac.id/16169/.

Putri, D. A. ‘Konsep Ta’aruf Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implikasi Sosialnya Di Masyarakat
Multikultural Indonesia’. Jurnal Multikulturalisme Dan Keberagaman 10, no. 3 (2023).

Rahman, Anisa. ‘Kontekstualisasi Ta’aruf Dan Ta’awun (Perspektif Tafsir Al-Misbah)’. Diploma,
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2024.

Rahman, Taufik. ‘Dialog Inter-Religius Sebagai Refleksi Moderasi Beragama Perspektif Tafsir
Kemenag Republik Indonesia’. Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation 1, no. 2
(2022). https://doi.org/10.30631/jrm.v1i2.14.

Rahmatulloh, Reza, Moch. Nasir, and Munif Armuza. ‘Konsep Ta’aruf Berbasis Pendidikan
Multikultural Perspektif Ibnu Katsir Dalam Surat Al-Hujurat Ayat 13°. Journal
Multicultural of Islamic Education 6, no. 1 (2022). https://doi.org/10.35891/ims.v6i1.3870.

Sahidin, Amir, Mohammad Kholid Muslih, and Zahratur Rofigah binte Mochamad Sandisi Sandisi.
‘Faith, Life, and Multiculturalism in the Thought of Al-Qaradawi: A Study of Al-Iman Wa
al-Hayah’.  Al-Insyiroh:  Jurnal  Studi  Keislaman 11, no. 2 (2025).
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v11i2.314.

Samsudin, Syafri, M. Nasor, and Ruban Masykur. ‘Analisis Moderasi Beragama Perspektif Yusuf
Al-Qardhawi Dan M. Quraish Shihab Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam’.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

30



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya
bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia

JIP: Jurnal lImiah lImu Pendidikan 6, no. 5 (2023).
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005.

Shihab, M. Quraish. Kosa Kata Keagamaan: Makna Dan Penggunaannya. Tangerang: PT Lentera
Hati, 2020.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 13.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Shihab, M. Quraish. Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, Dan Keberagaman. Tangerang: PT.
Lentera Hati, 2022.

Shihab, M. Quraish. Wasathiyyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. Tangerang: PT.
Lentera Hati, 2020.

Siahaan, Pricillia Elisabet, Putri Natalia Sihite, Tia Devita, and Irfan Firma Tua Berutu. ‘Dialog
Teologi Dan Perdamaian: Studi Tentang Perjumpaan Islam Dan Kristen Di Timur Tengah’.
Sukacita: Jurnal Pendidikan Iman Kristen 2, no. 1 (2025).
https://doi.org/10.61132/sukacita.v2il1.454.

Sihombing, Aeron Frior. ‘Menuju Dialog Antar Agama-Agama Di Indonesia’. Te Deum: Jurnal
Teologi & Pengembangan Pelayanan 3, no. 1 (2013). https://doi.org/10.51828/td.v3i1.83.

Sodik, Abror, and Muhammad Wakhid Musthofa. ‘Analisis Strategi Penyebaran Agama-Agama Di
Indonesia Dari Pra Hingga Era Modern Dengan Pendekatan Teori Permainan Matematika’.
Hisbah: Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah Islam 15, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.14421/hisbah.2018.151-08.

Stiawan, Thoat. ‘Ta’aruf Dan Khitbah Sebelum Perkawinan’. Magasid: Jurnal Studi Hukum Islam
10, no. 1 (n.d.): 2021.

Sugiyono, Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Bandung: Alfabetha,
2016.

Syahputri, Yuliana, Junaidi Arsyad, and Yusnaili Budianti. ‘Pelaksanaan Program Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Dalam Meningkatkan Toleransi Beragama Di Aceh
Singkil’. Jurnal Kajian Riset Multisiplin 9, no. 6 (2025).
https://sejurnal.com/pub/index.php/jkrm/article/view/8046.

Ummami, Farida, M. Nurul Humaidi, and Fahrudin Mukhlis. ‘Implementation of Multicultural
Education in Strengthening Inter Religious Tolerance at Taman Harapan High School
Malang City’. Mudir: Jurnal Manajemen Pendidikan 5, no. 2 (2023).
https://doi.org/10.55352/mudir.v5i2.515.

Utami, Bening Shabilla, Turnomo Rahardjo, and Wiwid Noor Rakhmad. ‘Identitas Agama Dan
Toleransi Dalam Interaksi Sosial (Studi Kasus Dalam Menyuarakan Pembangunan Rumah
Ibadah Di Garut)’. Interaksi Online 10, no. 1 (2021).
https://ejournal3.undip.ac.id/index.php/interaksi-online/article/view/32737.

Zahro, Bangun Pristiwati, and Sitti Nurul Adha. ‘Indonesian Aspects in the Nusantara Interpretation
(Analysis of the Muhammad Quraish Shihab Interpretation in Tafsir al-Misbah)’. 1CQS
Proceeding Conference: The International Conference on Quranic Studies 1, no. 1 (2023).

Zamimah, Iffaty. ‘Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan: Studi Penafsiran Islam
Moderat M. Quraish Shihab’. Al-Fanar: Jurnal limu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.33511/alfanar.v1nl.75-90.

Al-Muhith: Jurnal IlImu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

31



