
 
Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

18 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 
E-ISSN : 2963-4024 (media online) 

P-ISSN : 2963-4016 (media cetak) 

DOI  : dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5752 
 

 

KONSEP TA’ARUF QURAISH SHIHAB DAN RELEVANSINYA BAGI 

HUBUNGAN ANTAR UMAT BERAGAMA DI INDONESIA  

 

Harda Armayanto 

Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor, 

Indonesia 

harda@unida.gontor.ac.id  

Amir Sahidin 

Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor, 

Indonesia 

452024841001@student.unida.gontor.ac.id 

 Pujangga Aji Mukti 

Universitas Darussalam Gontor, Indonesia 

pujanggaajimukti63@student.saa.unida.gontor.ac.id 

 

Abstrak 

Hubungan  antar umat beragama di Indonesia tidak jarang diwarnai ketegangan, baik dalam bentuk 

diskriminasi, intoleransi, maupun konflik sosial. Salah satu penyebab utamanya adalah minimnya 

pemahaman terhadap konsep ta’aruf dalam Al-Qur’an, yang sering disalahartikan hanya sebatas urusan 

pernikahan. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menekankan bahwa ta’aruf bukan sekadar perkenalan 

formal, melainkan proses membangun kedekatan, saling pengertian, serta kerja sama yang berlandaskan 

kesadaran akan kehendak Allah dalam menciptakan keberagaman. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

konsep ta’aruf Quraish Shihab dan relevansinya terhadap praktik hubungan umat beragama di Indonesia. 

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research). Data diperoleh dari 

Tafsir al-Mishbah dan karya-karya Quraish Shihab lainnya, kemudian dianalisis secara deskriptif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa, pertama, permasalahan utama hubungan antar umat beragama berakar 

pada kurangnya pemahaman akan konsep ta’aruf dalam Al-Qur’an. Kedua, Quraish Shihab mengartikan 

ta’aruf sebagai prinsip etika dan spiritual yang dapat diterapkan di berbagai agama, etnis, budaya, dan 

peradaban. Ketiga, relevansinya terhadap praktik hubungan umat beragama meliputi: dialog antaragama, 

pendidikan, dan interaksi sosial. 

Kata kunci: Ta'aruf, Quraish Shihab, Dialog, Pendidikan, Sosial 

 

Abstract 

Relations between religious communities in Indonesia are often characterized by tension, whether in the form 

of discrimination, intolerance or social conflict. One of the main causes is the lack of understanding of the 

concept of ta'aruf in the Al-Qur'an, which is often misunderstood as limited to marriage matters. Quraish 

Shihab in Tafsir al-Mishbah emphasizes that ta'aruf is not just a formal introduction, but a process of building 

closeness, mutual understanding and cooperation based on awareness of Allah's will in creating diversity. 

Therefore, this research aims to examine Quraish Shihab's concept of ta'aruf and its relevance to the practice 

of religious relations in Indonesia. This research employs a qualitative approach using library research. The 

data were obtained from Tafsir al-Mishbah and other works of Quraish Shihab, and were subsequently 

analyzed descriptively. The findings indicate, first, that the fundamental problems in interreligious relations 

https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5752
mailto:harda@unida.gontor.ac.id
mailto:452024841001@student.unida.gontor.ac.id
mailto:452024841001@student.unida.gontor.ac.id
mailto:harda@unida.gontor.ac.id
mailto:harda@unida.gontor.ac.id


Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

19 

stem from a lack of understanding of the Qur’anic concept of ta’aruf. Second, Quraish Shihab interprets 

ta’aruf as an ethical and spiritual principle applicable across religions, ethnicities, cultures, and 

civilizations. Third, its relevance to interreligious practice includes fostering interfaith dialogue, education, 

and social interaction. 

Keywords: Ta'aruf, Quraish Shihab, Dialogue, Education, Social 
 

 © Author(s) 2026 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 

PENDAHULUAN 

Hubungan antar berbagai agama di Indonesia kerap mengalami ketegangan yang dapat 

muncul dalam bentuk diskriminasi, sikap intoleransi, atau bahkan perselisihan antar kelompok. 

Padahal, Indonesia merupakan negara dengan keragaman yang sangat tinggi, baik dari segi agama, 

budaya, maupun etnis.1 Pemerintah bersama sejumlah organisasi keagamaan sebenarnya telah 

berupaya mengembangkan dialog dan kerja sama antar pemeluk agama.2 Namun, di lapangan, 

upaya tersebut masih menghadapi berbagai hambatan, seperti prasangka negatif, sikap tertutup, dan 

minimnya pemahaman terhadap agama lain.3 Faktor-faktor inilah yang pada akhirnya memicu 

terjadinya ketegangan dalam hubungan  antar umat beragama di Indonesia. 

Selain faktor-faktor tersebut, salah satu penyebab utama permasalahan ini adalah 

kurangnya pemahaman yang mendalam mengenai konsep ta’aruf, yaitu saling mengenal satu sama 

lain.4 Konsep ini telah diutarakan secara jelas dalam Al-Qur’an, khususnya pada surat Al-Hujurat 

ayat 13. Ayat tersebut menegaskan bahwa Allah menciptakan manusia dari berbagai suku dan 

bangsa agar mereka saling mengenal, bukan saling membenci.5 Namun demikian, nilai-nilai luhur 

ini belum sepenuhnya diimplementasikan dalam kehidupan masyarakat Indonesia, khususnya 

dalam membangun hubungan  antar umat beragama yang berbeda keyakinan.6 Oleh karena itu, 

merujuk pada kajian para mufasir menjadi langkah penting untuk memperkuat pemahaman 

 
1 Bannan Naelin Najihah and Yeni Huriani, ‘Ketegangan Antar Umat Beragama: Analisis Triangle 

Conflict Pada Pembubaran Doa Rosario Di Cisauk Tanggerang Selatan’, Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal Ilmu 

Sosial Dan Pendidikan 5, no. 4 (2024), https://doi.org/10.36418/syntaximperatif.v5i4.456. 
2 Astari Minarti et al., ‘The Raising Awareness Program For Introducing Eco-Masjid Concept in 

Kitakyushu Islamic Cultural Center (KICC) Japan’, Juara: Jurnal Wahana Abdimas Sejahtera 5, no. 2 

(2024), https://doi.org/10.25105/xb9nbc43. 
3 Bening Shabilla Utami, Turnomo Rahardjo, and Wiwid Noor Rakhmad, ‘Identitas Agama Dan 

Toleransi Dalam Interaksi Sosial (Studi Kasus Dalam Menyuarakan Pembangunan Rumah Ibadah Di Garut)’, 

Interaksi Online 10, no. 1 (2021), https://ejournal3.undip.ac.id/index.php/interaksi-

online/article/view/32737. 
4 D. A. Putri, ‘Konsep Ta’aruf Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implikasi Sosialnya Di Masyarakat 

Multikultural Indonesia’, Jurnal Multikulturalisme Dan Keberagaman 10, no. 3 (2023). 
5 Syafri Samsudin, M. Nasor, and Ruban Masykur, ‘Analisis Moderasi Beragama Perspektif Yusuf 

Al‑Qardhawi Dan M. Quraish Shihab Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam’, JIIP: Jurnal Ilmiah 

Ilmu Pendidikan 6, no. 5 (2023), https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005. 
6 Abror Sodik and Muhammad Wakhid Musthofa, ‘Analisis Strategi Penyebaran Agama‑Agama Di 

Indonesia Dari Pra Hingga Era Modern Dengan Pendekatan Teori Permainan Matematika’, Hisbah: Jurnal 

Bimbingan Konseling Dan Dakwah Islam 15, no. 1 (2018), https://doi.org/10.14421/hisbah.2018.151-08. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

20 

tersebut.7 Dalam konteks ini, Quraish Shihab sebagai salah seorang ulama terkemuka di Indonesia 

yang dikenal dengan pandangan moderat, keterbukaan, serta gaya penyampaian yang mudah 

dipahami, dinilai tepat untuk menjadi rujukan terkait kajian ini.8 

Dalam salah satu karya terkenalnya, yaitu Tafsir al-Mishbah, Quraish Shihab menafsirkan 

ayat tentang ta’aruf bukan hanya sebagai ajakan untuk saling mengenal antar sesama Muslim, tetapi 

juga antar seluruh umat manusia, termasuk mereka yang memiliki keyakinan berbeda.9 Pemaknaan 

ini menempatkan ta’aruf sebagai prinsip etika untuk membangun dialog, keterbukaan, dan kerja 

sama lintas agama.10 Penafsiran Shihab ini berbeda dari sebagian tafsir klasik seperti al-Thabari dan 

Ibnu Katsir, yang cenderung memahami ayat tersebut dalam konteks internal-komunal, yakni untuk 

menata hubungan sosial di antara kelompok-kelompok dalam masyarakat Muslim.11 Dengan 

memperluas cakupan ta’aruf menjadi prinsip perjumpaan antaragama dan antarkebudayaan, Shihab 

menawarkan perspektif yang lebih inklusif dan relevan bagi konteks Indonesia yang majemuk. Oleh 

karena itu, kajian ini mengkaji konsep ta’aruf dalam pemikiran Quraish Shihab dan relevansinya 

bagi hubungan antar umat beragama di Indonesia. 

Adapun terkait kajian-kajian terdahulu, peneliti mendapati beberapa kajian relefan dengan 

topik ini. Kajian tersebut dapat dipetakan menjadi dua, yaitu terkait dengan konsep ta’aruf dan 

Quraish Shihab. Terkait dengan pemetaan pertama yaitu tentang konsep ta’aruf, didapati: Pertama, 

artikel berjudul “Ta’aruf Online Melalui Media Sosial Perspektif Fikih Munahakat”, karya Indi 

Laela Dhiya, Nadia Falakha, dan Widodo Hami.12 Kedua, artikel berjudul, “Konsep Ta’aruf 

Berbasis Pendidikan Multikultural Perspektif Ibnu Katsir dalam Surat Al‑Hujurat Ayat 13,” karya 

Reza Rahmatulloh, Moch. Nasir, dan Munif Armuza.13 Ketiga, artikel berjudul, “Konstruksi Makna 

Taaruf Dalam Al‑Qur’an (Upaya Membangun Harmonisasi Kehidupan Sosial)” karya Ahmad 

 
7 Siska Maryana, Heni Rumiatun, and Pirman Syah, ‘Tafsir Bi Ra’yi Di Era Klasik Dan Modern’, 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan Hadits 4, no. 1 (2025), http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.5159. 
8 Bangun Pristiwati Zahro and Sitti Nurul Adha, ‘Indonesian Aspects in the Nusantara Interpretation 

(Analysis of the Muhammad Quraish Shihab Interpretation in Tafsir al-Misbah)’, ICQS Proceeding 

Conference: The International Conference on Quranic Studies 1, no. 1 (2023), 

https://proceeding.iainkudus.ac.id/index.php/ICQS/article/view/375. 
9 M. Quraish Shihab, Tafsir Al‑Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al‑Qur’an, Jilid 13 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002). 
10 A. Hadi and N. P. Sari, ‘Dialog Antaragama Dan Pemikiran Moderat Dalam Tafsir Al-Misbah 

Karya Quraish Shihab’, Jurnal Ilmu Agama Dan Sosial Budaya 12, no. 2 (2024). 
11 Ibnu Jarir Al-Thabari, Jāmi` Al-Bayān `an Ta’wīli Āy al-Qur’ān (Cairo: Dar Hajr, 2001), vol. 21, 

h. 386; Ibnu Katsir, Tafsīr Al-Qur’ān al-`Azhīm (Riyādh: Dār Thaibah li al-Nasyr wa al-Tauzī`, 1999), vol. 

7, h. 385. 
12 Indi Laela Dhiya, Nadia Falakha, and Widodo Hami, ‘Ta’aruf Online Melalui Media Sosial 

Perspektif Fikih Munahakat’, Qadauna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 5, no. 2 (24), 

http://dx.doi.org/10.24252/qadauna.v5i2.42764. 
13 Reza Rahmatulloh, Moch. Nasir, and Munif Armuza, ‘Konsep Ta’aruf Berbasis Pendidikan 

Multikultural Perspektif Ibnu Katsir Dalam Surat Al‑Hujurat Ayat 13’, Journal Multicultural of Islamic 

Education 6, no. 1 (2022), https://doi.org/10.35891/ims.v6i1.3870. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

21 

Kamaluddin.14 Ketiga kajian tersebut, meskipun sangat berbeda dengan penelitian ini, namun 

kehadiran kajian-kajian ini sangat penting menunjukkan adanya perkembangan konsep ta’aruf, 

yang sebelumnya didominasi dalam kerangka syariat pernikahan, sekarang mulai digunakan 

sebagai pendekatan untuk membangun harmonisasi sosial. Untuk itu, penelitian ini akan 

memperkuat arah perkembangan tersebut dengan menawarkan perspektif Quraish Shihab, bahwa 

ta’aruf tidak hanya terbatas sebagai bagian dari konsep pernikahan semata. 

Sedangkan kajian-kajian terdahulu terkait dengan Quraish Shihab, didapati: pertama, 

artikel berjudul, “Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran di Dalam Berbisnis: Studi Analisis 

Q.S. Al-Muthaffifin 1–3 Berdasarkan Tafsir Al-Mishbah,” karya Wahyudi Zulfa Hariki, 

Muhammad Athurjaza Isty, Nabil Farhan, dan Edi Hermanto.15 Kedua, artikel berjudul “Pemikiran 

Politik Islam M. Quraish Shihab di Indonesia: Sebuah Analisis,” karya Muhammad Farhan Fikri, 

Zurkarnen, dan Nurliana’ Damanik.16 Ketiga, artikel berjudul, “Moderatisme Islam dalam Konteks 

Keindonesiaan: Studi Penafsiran Islam Moderat M. Quraish Shihab” karya Iffaty Zamimah.17 

Ketiga kajian tersebut, meskipun memiliki fokus yang berbeda dengan penelitian ini yang 

menitikberatkan pada konsep ta’aruf menurut Quraish Shihab serta relevansinya dalam 

membangun hubungan antar umat beragama tetap memiliki kontribusi yang signifikan. Kajian-

kajian tersebut menunjukkan bahwa Quraish Shihab merupakan sosok yang layak untuk dikaji lebih 

lanjut, karena pandangan-pandangannya yang moderat dan kontekstual, khususnya dalam kerangka 

keindonesiaan. 

Oleh karena itu, dibandingkan dengan kajian-kajian terdahulu, penelitian ini menunjukkan 

perbedaan yang cukup signifikan. Penelitian ini diharapkan dapat menyempurnakan studi-studi 

sebelumnya sekaligus menawarkan alternatif solusi dalam membangun hubungan antar umat 

beragama di Indonesia. Meskipun demikian, kajian-kajian terdahulu tetap memiliki kelebihannya 

masing-masing dan menjadi rujukan penting dalam penelitian ini. Sehingga, penelitian ini 

diharapkan dapat berkontribusi dalam memperluas pemahaman konsep ta’aruf sebagai paradigma 

teologis bagi hubungan antaragama kontemporer, khususnya dalam konteks masyarakat Indonesia 

yang plural. 

 
14 Ahmad Kamaluddin, ‘Konstruksi Makna Taaruf Dalam Al‑Qur’an (Upaya Membangun 

Harmonisasi Kehidupan Sosial)’, Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 7, no. 2 (2022), 

https://doi.org/10.30868/at.v7i02.3180. 
15 Wahyudi Zulfa Hariki et al., ‘Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran Di Dalam Berbisnis: 

Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifin 1–3 Berdasarkan Tafsir Al-Misbah’, El-Mu’jam: Jurnal Kajian Al-Qur’an 

Dan Al-Hadis 5, no. 1 (2025), https://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/el-mujam/article/view/2614. 
16 Muhammad Farhan Fikri, Zurkarnen Zurkarnen, and Nurliana’ Damanik, ‘Pemikiran Politik Islam 

M. Quraish Shihab Di Indonesia: Sebuah Analisis’, Islam & Contemporary Issues 4, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.57251/ici.v4i1.1289. 
17 Iffaty Zamimah, ‘Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan: Studi Penafsiran Islam 

Moderat M. Quraish Shihab’, Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2018), 

https://doi.org/10.33511/alfanar.v1n1.75-90. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

22 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan 

studi pustaka (library research),18 di mana seluruh data dikumpulkan dan dianalisis dari berbagai 

sumber tertulis yang relevan, seperti karya-karya Quraish Shihab, khususnya Tafsir al-Mishbah,19 

dan literatur lainnya seperti buku, jurnal ilmiah, serta hasil penelitian terdahulu yang membahas 

konsep ta’aruf, moderasi beragama, dan hubungan antar umat beragama. Pendekatan yang 

digunakan adalah pendekatan teologis,20 yaitu suatu pendekatan yang menitikberatkan pada 

pemahaman ajaran agama secara normatif berdasarkan sumber utama Islam Al-Qur’an dan hadis, 

kemudian dianalisis melalui penafsiran Quraish Shihab untuk menemukan relevansinya dengan 

kehidupan sosial-keagamaan di Indonesia.21 Dalam hal ini, tafsiran Quraish Shihab akan dinukilkan 

dan dianalisis secara lebih mendalam. 

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan menggali makna ayat-ayat yang 

berkaitan dengan ta’aruf dan kehidupan harmonis bersama pemeluk agama lain. Kemudian 

menganalisisnya dengan penafsiran Quraish Shihab, serta membandingkannya dengan pandangan 

para cendekiawan.22 Analisis ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang utuh tentang 

ta’aruf sebagai konsep teologis yang memiliki implikasi praktis dalam memperkuat harmoni, 

toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan di tengah masyarakat multikultural.23 Dengan 

metode ini, diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik sekaligus praktis dalam 

mengembangkan nilai-nilai ta’aruf sebagai landasan etika sosial yang relevan dan aplikatif di 

Indonesia. 

 

 

 

 

 

 
18 Sugiyono Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: Alfabetha, 

2016), h. 214. 
19 Shihab, Tafsir Al‑Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al‑Qur’an, Jilid 13, h. 387. 
20 Ahmad Fadli, ‘Konsistensi Dan Otoritas Teks Kitab Suci Menurut Pendekatan Teologis Islam: 

Studi Kasus Pemikiran Rahmatullah al-Hindi’, Jurnal Studi Teologi Dan Perbandingan Agama 14, no. 2 

(2023). 
21 Iffah Khoiriyah, ‘Konsep Tauhid Dalam Buku Mengenal Tuhan Bersama M. Quraish Shihab Dan 

Relevansinya Terhadap Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)’, Al-Munadzomah: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022), https://doi.org/10.51192/almunadzomah.v2i1.385. 
22 Thoat Stiawan, ‘Ta’aruf Dan Khitbah Sebelum Perkawinan’, Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam 

10, no. 1 (n.d.). 
23 Daimah Daimah, ‘Muhammad Quraish Shihab (Religious-Rational) Thoughts on Islamic 

Education and Its Relevance to the Modern World’, Jurnal Ilmiah Madaniyah 8, no. 2 (2018), 

https://journal.stitpemalang.ac.id/index.php/madaniyah/article/view/113. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

23 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Ta’aruf Quraish Shihab 

Secara bahasa, ta’aruf berarti perkenalan atau saling mengenal. Menurut Kamus Besar 

Bahasa Indonesia (KBBI), ta’aruf diartikan sebagai proses perkenalan, terutama dalam konteks 

hubungan sosial.24 Kata ini berasal dari bahasa Arab ta'arafa yang mengandung makna saling 

mengenal antara dua pihak. Sehingga, secara bahasa ta’aruf adalah tindakan atau proses untuk 

saling mengenal satu sama lain secara baik dan terarah.25 Dalam konteks yang lebih luas, Quraish 

Shihab mengartikan ta’aruf sebagai prinsip etika dan spiritual yang dapat diterapkan di berbagai 

agama, etnis, budaya, dan peradaban. Menurutnya, ta’aruf bukan hanya sekadar cara untuk 

memperkenalkan diri dalam pernikahan, tetapi sebagai dasar untuk menciptakan dialog, saling 

menghormati, dan kerukunan di antara umat beragama.26 Pandangan ini menempatkan ta’aruf 

sebagai instrumen sosial yang bertujuan mewujudkan harmoni global, berbeda dari pemahaman 

sempit yang hanya mengaitkannya dengan urusan pernikahan.27 

Oleh karena itu, Quraish Shihab menegaskan bahwa ta’aruf adalah suatu proses untuk 

saling memahami secara mendalam, tidak hanya dalam hal pernikahan saja, tetapi juga dalam 

hubungan sosial yang lebih luas.28 Ta’aruf bukan sekadar perkenalan fisik atau formal saja, tetapi 

juga mencakup pemahaman menyeluruh tentang karakter, latar belakang, nilai-nilai, budaya, dan 

keunikan setiap orang atau kelompok. Dalam pandangannya, ta’aruf berfungsi sebagai dasar yang 

penting untuk membangun hubungan yang baik, sehat dan saling menguntungkan, karena dengan 

pemahaman yang lebih dalam, setiap pihak dapat saling mengerti, menerima, dan akhirnya 

membangun relasi yang harmonis dan saling mendukung.29 

Sehingga, Quraish Shihab memperluas arti ta’aruf dari konteks pernikahan ke ranah sosial 

masyarakat.30 Dalam penafsirannya terhadap surat al-Hujurat ayat 13, ia menunjukkan bahwa Allah 

menciptakan manusia dari laki-laki dan perempuan dan menjadikan mereka berbangsa-bangsa serta 

bersuku-suku, li ta’arrafū yaitu untuk saling mengenal satu sama lain.31 Baginya, ayat ini dengan 

jelas menyatakan bahwa perbedaan di antara manusia tidak untuk dipertentangkan atau dijadikan 

 
24 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, ‘Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring’, 

Https://Www.Kbbi.Web.Id/, 2016, https://www.kbbi.web.id/. 
25 Rizki Ayu Agustine, ‘Pemaknaan Lafaz ‘Arafa Dan Derivasi-Derivasinya Dalam al-Qur’An’ 

(Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2021). 
26 Shihab, Tafsir Al‑Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al‑Qur’an, Jilid 13, h. 71. 
27 M. Quraish Shihab, Kosa Kata Keagamaan: Makna Dan Penggunaannya (Tangerang: PT Lentera 

Hati, 2020), h. 190. 
28 Kamaluddin, ‘Konstruksi Makna Taaruf Dalam Al‑Qur’an (Upaya Membangun Harmonisasi 

Kehidupan Sosial)’. 
29 Stiawan, ‘Ta’aruf Dan Khitbah Sebelum Perkawinan’. 
30 Anisa Rahman, ‘Kontekstualisasi Ta’aruf Dan Ta’awun (Perspektif Tafsir Al-Misbah)’ (Diploma, 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2024). 
31 Shihab, Tafsir Al‑Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al‑Qur’an, Jilid 13, h. 387. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

24 

alasan untuk merasa lebih baik dari yang lain, melainkan untuk saling belajar mengenal dan 

menghargai perbedaan sebagai keberkahan.32 Pandangan ini berbeda dengan kecenderungan para 

mufasir klasik seperti al-Thabari dan Ibnu Katsir, yang menafsirkan ayat tersebut dalam kerangka 

internal-komunal. Mereka lebih menekankan fungsinya sebagai pedoman pengaturan hubungan 

sosial di antara kelompok-kelompok dalam masyarakat Muslim, tanpa memberi penekanan kuat 

pada dimensi universalnya.33 Sebaliknya, bagi Quraish Shihab, ta’aruf mengandung makna yang 

sangat luas sebagai dasar hubungan sosial yang setara, inklusif, dan penuh penghormatan terhadap 

keragaman.34 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa melalui ta’aruf, manusia diajak untuk menciptakan 

tatanan sosial yang harmonis, di mana setiap individu dapat hidup berdampingan tanpa prasangka 

buruk, tanpa diskriminasi, dengan semangat untuk bekerja sama dan saling menguntungkan.35 

Dalam proses ta’aruf, seseorang diharapkan dapat beradaptasi, membuka diri terhadap perbedaan, 

dan menyingkirkan sikap-sikap berlebihan yang hanya akan menyebabkan ketegangan sosial. Oleh 

karena itu, ta’aruf bukan hanya sekadar proses mengenal, tetapi juga mencakup pembelajaran, 

penerimaan, dan pengakuan terhadap identitas serta keberadaan orang lain dalam masyarakat.36 

Konsep ini sangat relevan dalam dunia modern yang kaya dengan keragaman dan interaksi antar 

kelompok. Ta’aruf menjadi pilar universal dalam membangun dialog, perdamaian, dan kerja sama 

antar umat manusia. Dengan menjadikan ta’aruf sebagai nilai inti dalam kehidupan sosial, 

perbedaan yang ada tidak lagi menjadi sumber konflik, melainkan menjadi aset berharga yang bisa 

digunakan untuk menciptakan kehidupan bersama yang damai dan produktif.37 

Penjelasan Quraish Shihab mengenai konsep ta’aruf ini diperkuat melalui berbagai 

referensi dalam karya-karyanya, khususnya dalam Tafsir al-Mishbah. Ia menyatakan bahwa Allah 

tidak menilai derajat manusia berdasarkan suku, warna kulit, atau kebangsaan, tetapi berdasarkan 

ketakwaan. Oleh karena itu, ta’aruf menjadi cara untuk menciptakan keseimbangan sosial yang 

berdasarkan pada nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan.38 Hal ini menunjukkan bahwa ta’aruf 

adalah proses yang tidak hanya logis dan sosial, namun juga spiritual, karena mencakup pemahaman 

terhadap keragaman ciptaan Allah sebagai bentuk penghormatan kepada kehendak-Nya. Dengan 

 
32 M. Quraish Shihab, Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, Dan Keberagaman (Tangerang: PT. 

Lentera Hati, 2022), h. 77. 
33 Al-Thabari, Jāmi` Al-Bayān `an Ta’wīli Āy al-Qur’ān, vol. 21, 386; Ibnu Katsir, Tafsīr Al-Qur’ān 

al-`Azhīm, vol. 7, h. 385. 
34 Alfin Maskur, ‘Integrasi Konsep Tasawuf Quraish Shihab Dalam Pendidikan Agama Islam’, 

Jurnal Ilmiah Spiritualis 10, no. 2 (2024): h. 425, https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i2.1106. 
35 Izza Fastawa Hamim, ‘Silaturahim Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Misbah (Studi 

Tafsir Tematik)’ (Skripsi, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, IAIN Ponorogo, 2022). 
36 Rahmatulloh, Nasir, and Armuza, ‘Konsep Ta’aruf Berbasis Pendidikan Multikultural Perspektif 

Ibnu Katsir Dalam Surat Al‑Hujurat Ayat 13’. 
37 Dhiya, Falakha, and Hami, ‘Ta’aruf Online Melalui Media Sosial Perspektif Fikih Munahakat’. 
38 Shihab, Tafsir Al‑Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al‑Qur’an, Jilid 13, h. 387. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

25 

demikian, konsep ta’aruf menurut Quraish Shihab tidak hanya dalam menyiapkan pernikahan yang 

sehat dan bermakna, tetapi juga menjadi prinsip dalam membangun masyarakat yang adil, dan 

damai. Ta’aruf berfungsi sebagai jembatan untuk menjalin hubungan antara individu dan kelompok 

dengan dasar pengertian, toleransi, dan kasih sayang. 

Relevansinya Bagi Hubungan antar umat Beragama 

Konsep ta’aruf memiliki makna yang sangat mendalam dalam konteks hubungan antar 

umat beragama di Indonesia, dilihat dari kondisi masyarakat yang begitu beragam dan 

multikultural. Ta’aruf, yang secara harfiah berarti saling mengenal, bukan hanya sebuah prinsip di 

dalam hubungan pribadi atau pernikahan, tetapi juga mengandung nilai-nilai universal yang bisa 

diterapkan dalam berbagai aspek sosial, budaya, dan keagamaan.39 Dalam hubungan antar umat 

beragama, ta’aruf berfungsi sebagai dasar penting untuk menciptakan jembatan pemahaman, 

meningkatkan toleransi, dan juga mencegah konflik yang dapat muncul akibat prasangka dan 

ketidakpahaman satu sama lain.40 

Dalam diskursus antar agama, ta’aruf dijadikan sebagai pendekatan yang menekankan 

pentingnya proses saling memahami secara mendalam antara pemeluk agama yang berbeda. 

Adapun relevansinya bagi hubungan  antar umat beragama di indonesia meliputi tiga hal berikut 

ini: 

Pertama: dalam dialog  antar umat beragama. Dialog lintas agama di Indonesia seharusnya 

tidak hanya dijadikan tempat untuk debat teologis yang kaku atau untuk membuktikan kebenaran, 

melainkan sebagai bentuk interaksi yang didasari oleh hasrat yang tulus untuk saling memahami 

perbedaan dengan penuh empati.41 Proses ta’aruf dalam dialog ini berarti setiap individu dari latar 

belakang agama yang berbeda bersedia untuk memahami perspektif, tradisi, nilai-nilai, dan praktik 

keagamaan orang lain dengan niat baik dan tanpa prasangka.42 Dari proses ini, akan muncul 

pemahaman yang lebih utuh mengenai keragaman agama, yang pada gilirannya mendorong sikap 

saling menghormati, memperkuat kepercayaan antar kelompok, dan mengurangi stereotip negatif 

 
39 Taufiq Tri Hidayat and Amika Wardana, ‘Ta’aruf Dan Upaya Membangun Perjodohan Islami 

Pada Kalangan Pasangan Muda Muslim Di Yogyakarta’, E-Societas: Jurnal Pendidikan Sosiologi 7, no. 7 

(2018), http://dx.doi.org/10.21831/e-societas.v7i7.12797. 
40 Harda Armanyanto and Adib Fattah Suntoro, ‘Konsep Kalimat Sawa’ Dalam Hubungan 

Antaragama: Analisis Komparatif Pandangan Hamka Dan Nurcholish Madjid’, Al-Misykah: Jurnal Studi Al-

Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2022), https://doi.org/10.19109/almisykah.v3i2.15073; Harda Armayanto and 

Nadaa Afifah Silmi, ‘Tolerance in the Prohibition of Interfaith Marriage: A Normative Analysis of Islamic 

Law and Legal Regulations in Indonesia’, An-Nida’ 49, no. 1 (2025), http://dx.doi.org/10.24014/an-

nida.v49i1.36350. 
41 Pricillia Elisabet Siahaan et al., ‘Dialog Teologi Dan Perdamaian: Studi Tentang Perjumpaan 

Islam Dan Kristen Di Timur Tengah’, Sukacita: Jurnal Pendidikan Iman Kristen 2, no. 1 (2025), 

https://doi.org/10.61132/sukacita.v2i1.454. 
42 Taufik Rahman, ‘Dialog Inter-Religius Sebagai Refleksi Moderasi Beragama Perspektif Tafsir 

Kemenag Republik Indonesia’, Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation 1, no. 2 (2022), 

https://doi.org/10.30631/jrm.v1i2.14. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

26 

yang seringkali memicu konflik.43 Ta’aruf dalam konteks ini menjadi sebuah strategi pencegahan 

dalam mengelola keragaman serta menciptakan harmoni sosial. 

Dalam konteks Indonesia, nilai ta’aruf ini terejawantahkan melalui kerja-kerja lembaga 

seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), yang sejak awal dibentuk sebagai wadah dialog 

lintas agama untuk membangun komunikasi, mediasi, dan kerja sama antar pemuka agama.44 FKUB 

tidak hanya menjadi forum diskusi, tetapi juga berperan sebagai mekanisme pencegahan konflik 

dengan memfasilitasi pertemuan, dialog kebijakan, serta musyawarah lintas agama yang 

mendorong saling pengertian.45 Selain itu, berbagai inisiatif dialog dan kegiatan lintas iman di 

berbagai daerah menunjukkan bagaimana proses ta’aruf berlangsung melalui interaksi langsung, 

pertukaran narasi pengalaman, dan kolaborasi sosial.46 Melalui keberadaan FKUB dan forum-forum 

dialog lintas iman tersebut, nilai ta’aruf tidak hanya menjadi konsep normatif, tetapi benar-benar 

berfungsi sebagai strategi sosial untuk mencegah konflik, mengelola keragaman, dan membangun 

harmoni  antar umat beragama. 

Kedua: dalam pendidikan. Tidak hanya dalam dialog, ta’aruf juga memiliki peranan yang 

sangat penting dalam pendidikan, khususnya di lingkungan sekolah dan lembaga pendidikan, di 

mana generasi muda pertama kali belajar mengenai keberagaman. Pendidikan yang efektif tidak 

hanya menyalurkan pengetahuan akademis, tetapi juga nilai-nilai sosial dan etika yang bisa 

menumbuhkan sikap inklusif serta kesadaran akan pentingnya hidup berdampingan dalam 

perbedaan.47 Dalam hal ini, ta’aruf sebagai sebuah konsep yang mengedepankan pentingnya saling 

mengenal dan memahami perbedaan menjadi prinsip mendasar yang harus dimasukkan ke dalam 

kurikulum pendidikan. Proses pendidikan yang berlandaskan prinsip ta’aruf akan membentuk 

kesadaran peserta didik tentang pentingnya penghargaan terhadap keberagaman, sekaligus 

meningkatkan kepekaan mereka terhadap kompleksitas dinamika sosial.48 Mereka tidak hanya 

 
43 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama (Tangerang: PT. 

Lentera Hati, 2020), h. 77. 
44 hafid Hudin et al., ‘Moderasi Beragama Dalam Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Di 

Kalimantan Barat’, Sujud: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya 1, no. 3 (2025): h. 345, 

https://doi.org/10.63822/2nzgvm42. 
45 Yuliana Syahputri, Junaidi Arsyad, and Yusnaili Budianti, ‘Pelaksanaan Program Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Dalam Meningkatkan Toleransi Beragama Di Aceh Singkil’, Jurnal 

Kajian Riset Multisiplin 9, no. 6 (2025): h. 97, https://sejurnal.com/pub/index.php/jkrm/article/view/8046. 
46 Anisa Eka Putri Kusmayani, ‘Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship in Indonesia: 

Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges’, Focus 4, no. 2 (2023), 

https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375; Fathya Nur Ashilla, Natia Tari, and Muhammad Rizki Akbar, 

‘Interfaith Dialogue as a Pillar of Peace Education’, Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 3, no. 2 

(2024), https://doi.org/10.59029/int.v3i2.31. 
47 Sisna Reva Linanda, ‘Konsep Ta’aruf Dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 (Kajian Tafsir Ibnu Katsir) 

Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Multikultural’ (Skripsi, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup, 

2021), https://e-theses.iaincurup.ac.id/3588/. 
48 Aldiatun Ni’mah, ‘Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish 

Shihab (Kajian Surah Al-Kafirun Ayat 1-6)’ (Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2022), 

https://repository.uinsaizu.ac.id/16169/. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

27 

diajarkan tentang toleransi sebagai konsep yang abstrak, tetapi juga dilatih agar interaksi antar 

sesama menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari.49 Ta’aruf dalam pendidikan membekali siswa 

untuk bersikap terbuka, menghormati pandangan yang berbeda, dan membangun empati sosial, 

yang kesemuanya sangat penting untuk menjaga kesatuan bangsa yang beragam agama. 

Penerapan nilai ta’aruf ini tampak nyata dalam konsep sekolah multikultural di Indonesia 

yang secara sadar merancang lingkungan belajar inklusif, menggabungkan siswa dari latar belakang 

agama, etnis, dan budaya yang berbeda dalam satu ruang pendidikan.50 Sekolah-sekolah ini tidak 

hanya mengajarkan pengetahuan akademis, tetapi juga mengembangkan kurikulum yang 

menekankan kerja sama lintas identitas, dialog antaragama, pembelajaran berbasis pengalaman, 

serta refleksi tentang keragaman.51 Melalui kegiatan seperti proyek kerja kelompok lintas agama 

dan diskusi terbuka tentang perbedaan, sekolah multikultural menjadi ruang praktik langsung bagi 

ta’aruf sebagai proses saling mengenal dan memahami secara konkret.52 Dengan demikian, sekolah 

multikultural berfungsi sebagai laboratorium sosial yang menjadikan nilai ta’aruf dapat 

diinternalisasi sejak dini, memperkuat sikap toleran, memperluas perspektif antar identitas, serta 

menyiapkan generasi muda untuk hidup harmonis di tengah masyarakat Indonesia yang plural. 

Ketiga: dalam interaksi sosial. Selain kedua relevansi di atas, konsep ta’aruf juga relevan 

dalam interaksi sosial keagamaan sehari-hari, ta’aruf memberikan pedoman moral dan etika untuk 

berhubungan dengan orang lain, terutama yang memiliki keyakinan berbeda. Kehidupan sosial yang 

berlandaskan pada nilai-nilai ta’aruf mendorong masyarakat beragama untuk tidak hanya 

berkontribusi secara pasif, tetapi juga secara aktif terlibat dalam menjalin hubungan sosial yang 

positif dan membangun.53 Aktivitas keagamaan yang bersifat sosial, seperti kegiatan bakti sosial 

antar agama, dialog antar komunitas, kerja sama antara warga dengan latar belakang agama yang 

berbeda, serta partisipasi dalam kegiatan yang berkaitan dengan kepentingan publik, merupakan 

manifestasi dari ta’aruf dalam praktik. Ini tidak hanya memperkuat jaringan sosial, tetapi juga 

menumbuhkan rasa kepemilikan terhadap komunitas yang lebih besar, menurunkan potensi konflik, 

 
49 Muhammad Najib Asfa and Abd. Basir, ‘Pendidikan Toleransi Dalam Perspektif Al-Qur’an: 

Analisis Implementasi Pada Tri Pusat Pendidikan’, Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan Hadits 4, no. 1 

(2025), http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.4532. 
50 Toat Haryanto and Saepudin Zuhri, ‘Pendidikan Multikultural Di Indonesia Sebagai Upaya 

Meningkatkan Toleransi Dan Pemahaman Antar Budaya’, Syaikhona: Jurnal Magister Pendidikan Agama 

Islam 3, no. 1 (2025), https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.286. 
51 Nur Hikmah, Rachma Anisa Paradise, and Nurul Mubin, ‘Peran Pendidikan Multikultural Dalam 

Membangun Toleransi Antarumat Beragama Di Sekolah’, Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia 3, no. 1 

(2025): h. 242, https://doi.org/10.62017/jppi.v3i1.6053. 
52 Farida Ummami, M. Nurul Humaidi, and Fahrudin Mukhlis, ‘Implementation of Multicultural 

Education in Strengthening Inter Religious Tolerance at Taman Harapan High School Malang City’, Mudir: 

Jurnal Manajemen Pendidikan 5, no. 2 (2023): h. 346, https://doi.org/10.55352/mudir.v5i2.515. 
53 Imronudin Imronudin, ‘Pendidikan Inter-Religius Perspektif Al-Qur’an’, Alim: Journal of Islamic 

Education 2, no. 2 (2020), https://media.neliti.com/media/publications/362873-none-1e0f09c9.pdf. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

28 

dan memperkuat solidaritas sosial.54 Dalam masyarakat seperti Indonesia, yang kerap menghadapi 

tantangan berupa konflik antarpemeluk agama, praktik ta’aruf menjadi salah satu upaya strategis 

dalam membangun ketahanan sosial sekaligus ketahanan spiritual.55 Dalam konteks yang lebih luas, 

ta’aruf merupakan penerapan dari nilai-nilai dalam Al-Qur’an yang menekankan bahwa manusia 

diciptakan berbeda agar dapat saling mengenal, bukan untuk saling bertentangan.56 Oleh karena itu, 

menanamkan dan mempraktikkan ta’aruf dalam berbagai aspek kehidupan baik dalam diskursus, 

pendidikan, maupun kegiatan sosial merupakan langkah awal untuk memperkuat fondasi kehidupan 

masyarakat Indonesia yang damai, rukun, dan beradab. 

 

KESIMPULAN 

Konsep ta’aruf memiliki peran penting dalam membangun hubungan  antar umat beragama 

di Indonesia yang majemuk dan kaya budaya. Ia juga dapat dijadikan pardigma teologis untuk 

membangun koeksistensi religius berbasis spiritualtias Al-Qur’an. Sebagai prinsip yang diajarkan 

dalam Al-Qur’an, Quraish Shihab mengartikan ta’aruf sebagai etika dan spiritual yang dapat 

diterapkan di berbagai agama, etnis, budaya, dan peradaban. Oleh karenanya, ta’aruf tidak hanya 

berkaitan dengan interaksi personal, tetapi juga relevan dalam mendorong dialog antaragama, 

pendidikan, dan hubungan sosial. Dalam dialog antaragama, ta’aruf menjadi landasan interaksi 

yang tulus dan empatik; dalam pendidikan, ta’aruf dapat menumbuhkan kesadaran akan keragaman 

sejak dini; sedangkan dalam kehidupan sosial, ta’aruf dapat mendorong interaksi yang produktif 

melalui kegiatan kolaboratif antaragama, kerjasama sosial, dan partisipasi masyarakat. Sehingga, 

ta’aruf bukan sekadar ajaran teoritis, melainkan pendekatan budaya dan sosial yang relevan untuk 

mewujudkan masyarakat Indonesia yang damai, rukun, dan beradab, sesuai dengan nilai-nilai 

universal Al-Qur’an. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agustine, Rizki Ayu. ‘Pemaknaan Lafaz ‘Arafa Dan Derivasi-Derivasinya Dalam al-Qur’An’. 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2021. 

Al-Thabari, Ibnu Jarir. Jami` Al-Bayan `an Ta’wili Ay al-Qur’an. Cairo: Dar Hajr, 2001. 

Armanyanto, Harda, and Adib Fattah Suntoro. ‘Konsep Kalimat Sawa’ Dalam Hubungan 

Antaragama: Analisis Komparatif Pandangan Hamka Dan Nurcholish Madjid’. Al-

Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2022). 

https://doi.org/10.19109/almisykah.v3i2.15073. 

 
54 Aeron Frior Sihombing, ‘Menuju Dialog Antar Agama-Agama Di Indonesia’, Te Deum: Jurnal 

Teologi & Pengembangan Pelayanan 3, no. 1 (2013): h. 63, https://doi.org/10.51828/td.v3i1.83. 
55 Amir Sahidin, Mohammad Kholid Muslih, and Zahratur Rofiqah binte Mochamad Sandisi Sandisi, 

‘Faith, Life, and Multiculturalism in the Thought of Al-Qaradawi: A Study of Al-Īmān Wa al-Ḥayāh’, Al-

Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 2 (2025), https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v11i2.314. 
56 Shihab, Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, Dan Keberagaman, h. 77–78. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

29 

Armayanto, Harda, and Nadaa Afifah Silmi. ‘Tolerance in the Prohibition of Interfaith Marriage: A 

Normative Analysis of Islamic Law and Legal Regulations in Indonesia’. An-Nida’ 49, no. 

1 (2025). http://dx.doi.org/10.24014/an-nida.v49i1.36350. 

Asfa, Muhammad Najib, and Abd. Basir. ‘Pendidikan Toleransi Dalam Perspektif Al-Qur’an: 

Analisis Implementasi Pada Tri Pusat Pendidikan’. Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan 

Hadits 4, no. 1 (2025). http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.4532. 

Ashilla, Fathya Nur, Natia Tari, and Muhammad Rizki Akbar. ‘Interfaith Dialogue as a Pillar of 

Peace Education’. Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 3, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.59029/int.v3i2.31. 

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. ‘Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring’. 

Https://Www.Kbbi.Web.Id/, 2016. https://www.kbbi.web.id/. 

Daimah, Daimah. ‘Muhammad Quraish Shihab (Religious-Rational) Thoughts on Islamic 

Education and Its Relevance to the Modern World’. Jurnal Ilmiah Madaniyah 8, no. 2 

(2018). https://journal.stitpemalang.ac.id/index.php/madaniyah/article/view/113. 

Dhiya, Indi Laela, Nadia Falakha, and Widodo Hami. ‘Ta’aruf Online Melalui Media Sosial 

Perspektif Fikih Munahakat’. Qadauna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 

5, no. 2 (24). http://dx.doi.org/10.24252/qadauna.v5i2.42764. 

Fadli, Ahmad. ‘Konsistensi Dan Otoritas Teks Kitab Suci Menurut Pendekatan Teologis Islam: 

Studi Kasus Pemikiran Rahmatullah al-Hindi’. Jurnal Studi Teologi Dan Perbandingan 

Agama 14, no. 2 (2023). 

Fikri, Muhammad Farhan, Zurkarnen Zurkarnen, and Nurliana’ Damanik. ‘Pemikiran Politik Islam 

M. Quraish Shihab Di Indonesia: Sebuah Analisis’. Islam & Contemporary Issues 4, no. 1 

(2024). https://doi.org/10.57251/ici.v4i1.1289. 

Hadi, A., and N. P. Sari. ‘Dialog Antaragama Dan Pemikiran Moderat Dalam Tafsir Al-Misbah 

Karya Quraish Shihab’. Jurnal Ilmu Agama Dan Sosial Budaya 12, no. 2 (2024). 

Hamim, Izza Fastawa. ‘Silaturahim Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Misbah (Studi 

Tafsir Tematik)’. Skripsi, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, IAIN Ponorogo, 2022. 

Hariki, Wahyudi Zulfa, Muhammad Athurjaza Isty, Nabil Farhan, and Edi Hermanto. ‘Menerapkan 

Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran Di Dalam Berbisnis: Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifin 

1–3 Berdasarkan Tafsir Al-Misbah’. El-Mu’jam: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadis 

5, no. 1 (2025). https://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/el-

mujam/article/view/2614. 

Haryanto, Toat, and Saepudin Zuhri. ‘Pendidikan Multikultural Di Indonesia Sebagai Upaya 

Meningkatkan Toleransi Dan Pemahaman Antar Budaya’. Syaikhona: Jurnal Magister 

Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (2025). https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.286. 

Hidayat, Taufiq Tri, and Amika Wardana. ‘Ta’aruf Dan Upaya Membangun Perjodohan Islami 

Pada Kalangan Pasangan Muda Muslim Di Yogyakarta’. E-Societas: Jurnal Pendidikan 

Sosiologi 7, no. 7 (2018). http://dx.doi.org/10.21831/e-societas.v7i7.12797. 

Hikmah, Nur, Rachma Anisa Paradise, and Nurul Mubin. ‘Peran Pendidikan Multikultural Dalam 

Membangun Toleransi antar umat Beragama Di Sekolah’. Jurnal Penelitian Pendidikan 

Indonesia 3, no. 1 (2025). https://doi.org/10.62017/jppi.v3i1.6053. 

Hudin, hafid, Abdul Amin, Moch. Riza Fahmi, and Rusdi Sulaiman. ‘Moderasi Beragama Dalam 

Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Di Kalimantan Barat’. Sujud: Jurnal Agama, 

Sosial Dan Budaya 1, no. 3 (2025). https://doi.org/10.63822/2nzgvm42. 

Imronudin, Imronudin. ‘Pendidikan Inter-Religius Perspektif Al-Qur’an’. Alim: Journal of Islamic 

Education 2, no. 2 (2020). 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

30 

Kamaluddin, Ahmad. ‘Konstruksi Makna Taaruf Dalam Al‑Qur’an (Upaya Membangun 

Harmonisasi Kehidupan Sosial)’. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 7, no. 2 

(2022). https://doi.org/10.30868/at.v7i02.3180. 

Katsir, Ibnu. Tafsir Al-Qur’an al-`Azhim. Riyadh: Dar Thaibah li al-Nasyr wa al-Tauzi`, 1999. 

Khoiriyah, Iffah. ‘Konsep Tauhid Dalam Buku Mengenal Tuhan Bersama M. Quraish Shihab Dan 

Relevansinya Terhadap Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)’. Al-Munadzomah: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022). 

https://doi.org/10.51192/almunadzomah.v2i1.385. 

Kusmayani, Anisa Eka Putri. ‘Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship in Indonesia: 

Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges’. Focus 4, no. 2 (2023). 

https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375. 

Linanda, Sisna Reva. ‘Konsep Ta’aruf Dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 (Kajian Tafsir Ibnu Katsir) 

Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Multikultural’. Skripsi, Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN) Curup, 2021. https://e-theses.iaincurup.ac.id/3588/. 

Maryana, Siska, Heni Rumiatun, and Pirman Syah. ‘Tafsir Bi Ra’yi Di Era Klasik Dan Modern’. 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan Hadits 4, no. 1 (2025). 

http://dx.doi.org/10.35931/am.v4i1.5159. 

Maskur, Alfin. ‘Integrasi Konsep Tasawuf Quraish Shihab Dalam Pendidikan Agama Islam’. 

Jurnal Ilmiah Spiritualis 10, no. 2 (2024). https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i2.1106. 

Minarti, Astari, Nurhikmah Budi Hartanti, Sally Cahyati, and Maya Indrasti Notoprayitno. ‘The 

Raising Awareness Program For Introducing Eco-Masjid Concept in Kitakyushu Islamic 

Cultural Center (KICC) Japan’. Juara: Jurnal Wahana Abdimas Sejahtera 5, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.25105/xb9nbc43. 

Najihah, Bannan Naelin, and Yeni Huriani. ‘Ketegangan Antar Umat Beragama: Analisis Triangle 

Conflict Pada Pembubaran Doa Rosario Di Cisauk Tanggerang Selatan’. Jurnal Syntax 

Imperatif: Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan 5, no. 4 (2024). 

https://doi.org/10.36418/syntaximperatif.v5i4.456. 

Ni’mah, Aldiatun. ‘Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish 

Shihab (Kajian Surah Al-Kafirun Ayat 1-6)’. Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri 

Purwokerto, 2022. https://repository.uinsaizu.ac.id/16169/. 

Putri, D. A. ‘Konsep Ta’aruf Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implikasi Sosialnya Di Masyarakat 

Multikultural Indonesia’. Jurnal Multikulturalisme Dan Keberagaman 10, no. 3 (2023). 

Rahman, Anisa. ‘Kontekstualisasi Ta’aruf Dan Ta’awun (Perspektif Tafsir Al-Misbah)’. Diploma, 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2024. 

Rahman, Taufik. ‘Dialog Inter-Religius Sebagai Refleksi Moderasi Beragama Perspektif Tafsir 

Kemenag Republik Indonesia’. Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation 1, no. 2 

(2022). https://doi.org/10.30631/jrm.v1i2.14. 

Rahmatulloh, Reza, Moch. Nasir, and Munif Armuza. ‘Konsep Ta’aruf Berbasis Pendidikan 

Multikultural Perspektif Ibnu Katsir Dalam Surat Al‑Hujurat Ayat 13’. Journal 

Multicultural of Islamic Education 6, no. 1 (2022). https://doi.org/10.35891/ims.v6i1.3870. 

Sahidin, Amir, Mohammad Kholid Muslih, and Zahratur Rofiqah binte Mochamad Sandisi Sandisi. 

‘Faith, Life, and Multiculturalism in the Thought of Al-Qaradawi: A Study of Al-Iman Wa 

al-Ḥayah’. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 2 (2025). 

https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v11i2.314. 

Samsudin, Syafri, M. Nasor, and Ruban Masykur. ‘Analisis Moderasi Beragama Perspektif Yusuf 

Al‑Qardhawi Dan M. Quraish Shihab Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam’. 



Harda Armayanto, Amir Sahidin, Pujangga Aji Mukti: Konsep Ta’aruf Quraish Shihab dan Relevansinya 

bagi Hubungan Antar Umat Beragama di Indonesia  

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

31 

JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 6, no. 5 (2023). 

https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005. 

Shihab, M. Quraish. Kosa Kata Keagamaan: Makna Dan Penggunaannya. Tangerang: PT Lentera 

Hati, 2020. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al‑Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al‑Qur’an, Jilid 13. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Shihab, M. Quraish. Toleransi: Ketuhanan, Kemanusiaan, Dan Keberagaman. Tangerang: PT. 

Lentera Hati, 2022. 

Shihab, M. Quraish. Wasathiyyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. Tangerang: PT. 

Lentera Hati, 2020. 

Siahaan, Pricillia Elisabet, Putri Natalia Sihite, Tia Devita, and Irfan Firma Tua Berutu. ‘Dialog 

Teologi Dan Perdamaian: Studi Tentang Perjumpaan Islam Dan Kristen Di Timur Tengah’. 

Sukacita: Jurnal Pendidikan Iman Kristen 2, no. 1 (2025). 

https://doi.org/10.61132/sukacita.v2i1.454. 

Sihombing, Aeron Frior. ‘Menuju Dialog Antar Agama-Agama Di Indonesia’. Te Deum: Jurnal 

Teologi & Pengembangan Pelayanan 3, no. 1 (2013). https://doi.org/10.51828/td.v3i1.83. 

Sodik, Abror, and Muhammad Wakhid Musthofa. ‘Analisis Strategi Penyebaran Agama‑Agama Di 

Indonesia Dari Pra Hingga Era Modern Dengan Pendekatan Teori Permainan Matematika’. 

Hisbah: Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah Islam 15, no. 1 (2018). 

https://doi.org/10.14421/hisbah.2018.151-08. 

Stiawan, Thoat. ‘Ta’aruf Dan Khitbah Sebelum Perkawinan’. Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam 

10, no. 1 (n.d.): 2021. 

Sugiyono, Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Bandung: Alfabetha, 

2016. 

Syahputri, Yuliana, Junaidi Arsyad, and Yusnaili Budianti. ‘Pelaksanaan Program Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Dalam Meningkatkan Toleransi Beragama Di Aceh 

Singkil’. Jurnal Kajian Riset Multisiplin 9, no. 6 (2025). 

https://sejurnal.com/pub/index.php/jkrm/article/view/8046. 

Ummami, Farida, M. Nurul Humaidi, and Fahrudin Mukhlis. ‘Implementation of Multicultural 

Education in Strengthening Inter Religious Tolerance at Taman Harapan High School 

Malang City’. Mudir: Jurnal Manajemen Pendidikan 5, no. 2 (2023). 

https://doi.org/10.55352/mudir.v5i2.515. 

Utami, Bening Shabilla, Turnomo Rahardjo, and Wiwid Noor Rakhmad. ‘Identitas Agama Dan 

Toleransi Dalam Interaksi Sosial (Studi Kasus Dalam Menyuarakan Pembangunan Rumah 

Ibadah Di Garut)’. Interaksi Online 10, no. 1 (2021). 

https://ejournal3.undip.ac.id/index.php/interaksi-online/article/view/32737. 

Zahro, Bangun Pristiwati, and Sitti Nurul Adha. ‘Indonesian Aspects in the Nusantara Interpretation 

(Analysis of the Muhammad Quraish Shihab Interpretation in Tafsir al-Misbah)’. ICQS 

Proceeding Conference: The International Conference on Quranic Studies 1, no. 1 (2023). 

Zamimah, Iffaty. ‘Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan: Studi Penafsiran Islam 

Moderat M. Quraish Shihab’. Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2018). 

https://doi.org/10.33511/alfanar.v1n1.75-90. 
 


