
 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

233 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 
E-ISSN  : 2963-4024 (media online) 

P-ISSN  : 2963-4016 (media cetak) 

DOI   : 10.35931/am.v5i1.5792 

 

 

REKONSTRUKSI PERISTIWA MUSU SELLENG DALAM PERSPEKTIF  

HADIS (KAJIAN HISTORIS DAN ETIKA ISLAM) 

 

Muh. Ilham Majid Dohe 

Universitas Wira Bhakti 

muhilham@wirabhaktimakassar.ac.id 

Muhammadiyah Amin 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

amindirjenbi@gmail.com 

Laode Ismail 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

laode.ismail@uin-alauddin.ac.id 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan mengkaji peristiwa Musu Selleng dalam perspektif hadis, dengan menyoroti 

dimensi historis, etika, dan teologis dari proses Islamisasi Sulawesi Selatan. Pendekatan yang digunakan 

adalah kualitatif-deskriptif dengan analisis teks historis dan tafsir hadis normatif. Data diperoleh melalui 

telaah sumber primer seperti Lontara Gowa serta hadis-hadis sahih yang berkaitan dengan niat, kebebasan 

beragama, dan keadilan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ekspansi Gowa-Tallo dalam Musu Selleng 

tidak hanya bermotif dakwah, tetapi juga politik dan ekonomi. Evaluasi hadis menunjukkan bahwa niat 

dakwah yang bercampur ambisi kekuasaan kehilangan nilai moralnya, Islamisasi melalui paksaan 

bertentangan dengan prinsip rahmah, dan tindakan represif melanggar prinsip keadilan Islam. Dengan 

demikian, Musu Selleng merupakan contoh historis tentang ketegangan antara dakwah dan kekuasaan. 

Implikasi penelitian ini adalah pentingnya penerapan hadis sebagai kerangka etika dalam studi 

historiografi Islam Nusantara, sehingga sejarah tidak hanya dilihat sebagai kronologi kekuasaan, tetapi 

juga sebagai refleksi moral dan spiritual. Pendekatan ini membuka ruang baru bagi pengembangan studi 

etika Islam interdisipliner. 

Kata Kunci: Musu Selleng, Hadis, Etika Islam 

 

Abstract 
This study aims to examine the Musu Selleng incident from the perspective of hadith, highlighting the 

historical, ethical, and theological dimensions of the Islamization process in South Sulawesi. The approach 

used is qualitative-descriptive with analysis of historical texts and normative hadith interpretations. Data 

were obtained through a review of primary sources such as the Lontara Gowa and authentic hadiths 

related to intentions, religious freedom, and justice. The results show that the Gowa-Tallo expansion in 

Musu Selleng was not only motivated by da'wah, but also political and economic. Evaluation of the hadith 

shows that da'wah intentions mixed with ambition for power lose their moral value, Islamization through 

coercion contradicts the principle of mercy, and repressive actions violate the principle of Islamic justice. 

Thus, Musu Selleng is a historical example of the tension between da'wah and power. The implication of 

this study is the importance of applying hadith as an ethical framework in the study of the historiography of 

Islam in the archipelago, so that history is not only seen as a chronology of power, but also as a moral and 

spiritual reflection. This approach opens new space for the development of interdisciplinary Islamic ethics 

studies. 

Keywords: Musu Selleng, Hadith, Islamic Ethics 

https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5792
mailto:muhilham@wirabhaktimakassar.ac.id
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id


Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

234 

 © Author(s) 2026 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 
PENDAHULUAN 

Peristiwa Musu Selleng merupakan salah satu episode penting dalam sejarah Sulawesi 

Selatan yang menyingkap kompleksitas hubungan antara politik, agama, dan budaya lokal. 

Konflik antara Kerajaan Gowa‑Tallo dan konfederasi Tellumpoccoe (Bone, Wajo, Soppeng) pada 

awal abad ke‑17 tidak hanya dimaknai sebagai perang antar kerajaan, melainkan juga sebagai 

bagian integral dari proses Islamisasi di kawasan Nusantara bagian timur. Relevansi topik ini 

semakin kuat karena literatur terkini mengenai Islamisasi Nusantara cenderung menekankan 

dimensi kultural dan politik, sementara aspek etika agama, khususnya perspektif hadis, masih 

jarang dikaji secara sistematis. Dalam konteks inilah, kajian Musu Selleng melalui perspektif 

hadis menjadi urgen, karena memungkinkan analisis yang lebih komprehensif mengenai 

legitimasi dakwah, keadilan sosial, serta dinamika ekspansi politik kerajaan.1 

Kajian historiografi menunjukkan bahwa penyebaran Islam di Nusantara seringkali 

dipadukan dengan kepentingan politik dan ekonomi. Para sejarawan seperti Anthony Reid, M. C. 

Ricklefs, dan Christian Pelras menekankan bahwa Islamisasi di kawasan timur Indonesia tidak 

dapat dilepaskan dari strategi kerajaan maritim yang berupaya memperluas jaringan perdagangan 

sekaligus pengaruh politiknya.2 Namun, dimensi normatif yang ditawarkan oleh hadis, terutama 

terkait prinsip dakwah tanpa paksaan, keadilan dalam peperangan, dan perlindungan terhadap 

non‑kombatan, belum mendapatkan perhatian yang memadai. Oleh karena itu, Musu Selleng 

dapat dijadikan pintu masuk untuk menguji sejauh mana prinsip etika Islam tersebut 

diimplementasikan atau justru diabaikan dalam praktik sejarah.3 

Masalah utama yang muncul dalam penelitian ini adalah bagaimana memahami Musu 

Selleng secara proporsional antara aspek politik dan aspek agama. Di satu sisi, Gowa‑Tallo 

menggunakan narasi dakwah Islam untuk melegitimasi ekspansinya ke wilayah Bugis. Di sisi 

lain, Tellumpoccoe membentuk persekutuan untuk mempertahankan kedaulatan politik sekaligus 

identitas budaya mereka. Pertanyaan mendasarnya adalah: apakah Musu Selleng dapat 

dikategorikan sebagai jihad dalam arti normatif menurut hadis, ataukah lebih tepat dipahami 

 
1Christian Pelras, The Bugis (Oxford: Blackwell Publishers, 1996). 
2Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce, 1450–1680, Vol. II: Expansion and Crisis 

(New Haven: Yale University Press, 1993). 
3M. C. Ricklefs, A History of Modern Indonesia since c.1200 (Stanford: Stanford University Press, 

2001). 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

235 

sebagai konflik politik dengan balutan simbol religius?4 Pertanyaan ini menuntut analisis yang 

mendalam, karena menentukan sejauh mana Islamisasi di Sulawesi Selatan berlangsung melalui 

persuasi damai atau justru melalui tekanan militer. 

Pendekatan solutif yang ditawarkan penelitian ini adalah menggabungkan metode 

historiografi kritis dengan kerangka etika hadis. Dengan demikian, data sejarah yang diperoleh 

dari sumber lokal seperti Lontara dan kronik kerajaan dapat dibandingkan dengan prinsip 

normatif yang termaktub dalam hadis Nabi Muhammad SAW. Analisis komparatif ini 

memungkinkan evaluasi yang lebih objektif: bukan hanya menggambarkan fakta sejarah, tetapi 

juga menilai moralitas tindakan berdasarkan tolok ukur agama. Pendekatan interdisipliner ini 

sejalan dengan tren akademik kontemporer yang mendorong integrasi antara ilmu sejarah, studi 

agama, dan etika untuk menghasilkan pemahaman yang lebih utuh tentang peristiwa historis.5 

Solusi spesifik yang ditawarkan adalah penggunaan hadis sebagai instrumen evaluatif 

terhadap praktik dakwah dan peperangan dalam Musu Selleng. Hadis‑hadis yang menekankan 

larangan memaksa orang masuk Islam, anjuran berlaku adil bahkan terhadap musuh, serta 

penghormatan terhadap hak hidup non‑kombatan, dijadikan standar untuk menilai tindakan para 

penguasa Gowa‑Tallo.6 Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya merekonstruksi kronologi 

peristiwa, tetapi juga menguji legitimasi moral dari strategi dakwah yang ditempuh. Upaya serupa 

pernah dilakukan dalam penelitian tentang Islamisasi Jawa dan Maluku, namun penerapan 

metodologi ini pada konteks Sulawesi Selatan masih terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini 

berupaya memperluas cakrawala dengan mengisi kekosongan kajian etis.7 

Beberapa upaya ilmiah sebelumnya memang telah menyinggung hubungan antara 

Islamisasi dan politik di Sulawesi Selatan. Pelras misalnya mencatat bahwa penerimaan Islam di 

kawasan Bugis tidak lepas dari tekanan militer Gowa‑Tallo, meskipun kemudian mengalami 

proses internalisasi yang relatif damai.8 Reid menekankan aspek ekonomi dalam memperluas 

jaringan Islamisasi, sementara Ricklefs melihat adanya pola serupa di Jawa dengan percampuran 

dakwah dan kepentingan politik.9 Namun, belum ada penelitian yang secara eksplisit 

 
4Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Honolulu: 

University of Hawai‘i Press, 2004). 
5Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982). 
6Jonathan Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: 

Oneworld, 2009). 
7Hamka, Sejarah Umat Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1981). 
8A. Nur Ichsan, ‘Islamisasi Di Sulawesi Selatan: Perspektif Sejarah Dan Budaya’, Jurnal Lektur 

Keagamaan, 16.2 (2018). 
9R. Michael Feener, Sharia and Social Engineering in Contemporary Indonesia (Oxford: Oxford 

University Press, 2013). 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

236 

menggunakan perspektif hadis untuk menilai keabsahan etis dari tindakan politik tersebut. Hal ini 

menunjukkan adanya ruang penelitian yang masih terbuka lebar. 

Literatur hadis sendiri menawarkan pandangan yang kaya tentang etika dakwah dan jihad. 

Prinsip‑prinsip seperti “la ikraha fi al‑din” (tidak ada paksaan dalam agama) dan larangan 

menyakiti non‑kombatan telah dibahas secara luas oleh ulama klasik maupun sarjana modern.10 

Dalam konteks penelitian sejarah Islamisasi Nusantara, prinsip‑prinsip ini jarang dipakai secara 

langsung untuk mengevaluasi praktik lokal. Dengan demikian, terdapat celah penelitian yang 

dapat diisi, yakni dengan menjembatani studi hadis dengan rekonstruksi historis Musu Selleng. 

Hal ini sekaligus memperluas horizon kajian etika Islam, dari ranah teoretis ke ranah aplikatif 

historis. 

Teori dasar yang digunakan dalam penelitian ini mengacu pada dua ranah utama. Pertama 

adalah teori historiografi yang menekankan pentingnya sumber lokal dan rekonstruksi kronologi. 

Lontara Bugis‑Makassar dan kronik kerajaan Gowa‑Tallo menjadi pijakan dalam memahami 

dinamika politik, ekonomi, dan sosial pada awal abad ke‑17. Pendekatan historiografi kritis 

menuntut validasi silang dengan sumber kolonial maupun karya sejarawan modern. Kedua adalah 

teori etika Islam yang bersumber dari hadis Nabi Muhammad SAW. Hadis mengenai dakwah 

menekankan prinsip non‑paksaan keadilan dalam peperangan, serta penghormatan terhadap hak 

non‑kombatan. Dalam kerangka teoretis, hadis tidak hanya diperlakukan sebagai teks normatif, 

melainkan juga instrumen evaluatif terhadap praktik sejarah. 

Sintesis hubungan antar konsep dalam penelitian ini berpusat pada gagasan bahwa 

Islamisasi Nusantara, khususnya di Sulawesi Selatan, tidak dapat dipisahkan dari dinamika politik 

dan ekonomi kerajaan maritim. Anthony Reid menekankan pentingnya jaringan perdagangan dan 

kekuatan militer dalam memperluas pengaruh Islam di Asia Tenggara.11 Christian Pelras melihat 

bahwa penerimaan Islam di Bugis‑Makassar erat kaitannya dengan ekspansi Gowa‑Tallo, di mana 

aspek dakwah bercampur dengan tekanan militer.12 Sementara itu, M. C. Ricklefs menunjukkan 

pola serupa di Jawa, di mana Islamisasi berlangsung melalui kombinasi dakwah dan strategi 

politik.13 Kajian‑kajian ini memperlihatkan bahwa politik dan agama saling mengisi, namun 

belum banyak yang menilai implikasi etis dari interaksi tersebut. 

Penelitian kontemporer dalam studi Islamisasi di Nusantara juga memberikan wawasan 

penting. Azyumardi Azra menekankan peran jaringan ulama dan transmisi intelektual Islam yang 

memperkaya budaya lokal, sementara Ricklefs menekankan integrasi Islam dengan struktur 

 
10Yusuf al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad (Cairo: Maktabah Wahbah, 2009). 
11Anthony Reid. 
12Christian Pelras. 
13M. C. Ricklefs. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

237 

kekuasaan tradisional.14 Dalam studi lebih mutakhir, Michael Laffan menggarisbawahi 

pentingnya melihat Islamisasi sebagai proses yang berlapis, di mana dakwah, politik, dan 

ekonomi saling terkait.15 Namun, kesenjangan yang nyata adalah minimnya upaya untuk 

membaca peristiwa Islamisasi dengan lensa etika hadis. 

Dalam konteks hadis, literatur klasik dan modern banyak membahas prinsip dakwah dan 

jihad. Hadis‑hadis yang menegaskan larangan memaksa orang untuk masuk Islam, larangan 

merusak tempat ibadah lain, serta kewajiban melindungi perempuan, anak‑anak, dan orang tua 

dalam peperangan, menjadi fondasi bagi etika dakwah. Ulama seperti Al‑Nawawi dan Ibnu Hajar 

telah menekankan pentingnya dimensi moral ini dalam praktik dakwah dan jihad.16 Dalam 

literatur modern, Fazlur Rahman dan Abdullah Saeed menyoroti perlunya penafsiran kontekstual 

hadis agar relevan dengan kondisi sejarah dan sosial masyarakat Muslim.17 

Temuan penelitian sebelumnya memperlihatkan bahwa Islamisasi di Sulawesi Selatan 

seringkali dipersepsikan sebagai proses “dari atas” (top‑down) melalui instrumen politik kerajaan. 

Pelras memperlihatkan adanya tekanan Gowa‑Tallo terhadap kerajaan Bugis untuk menerima 

Islam, meskipun kemudian terjadi proses internalisasi yang relatif damai. Reid menekankan aspek 

ekonomi dan perdagangan sebagai faktor penting, sementara Azra menggarisbawahi peran 

jaringan ulama yang memperkuat legitimasi Islamisasi. Akan tetapi, literatur tersebut umumnya 

berhenti pada deskripsi historis dan jarang menyentuh evaluasi etis. Di sinilah penelitian ini 

menawarkan kontribusi baru. Hubungan teoritik antara historiografi dan hadis sangat penting. 

Dengan menempatkan hadis sebagai tolok ukur normatif, maka praktik sejarah dapat diuji dari 

segi moralitasnya.  

Celah penelitian yang dapat diidentifikasi adalah kurangnya studi yang menggabungkan 

analisis historis Musu Selleng dengan evaluasi etis dari perspektif hadis. Penelitian sebelumnya 

lebih menekankan pada faktor politik, ekonomi, dan budaya, sementara aspek normatif Islam 

kurang diperhatikan. Padahal, penggunaan hadis sebagai instrumen analisis membuka ruang untuk 

menilai legitimasi dakwah dan ekspansi politik secara lebih objektif. Oleh karena itu, penelitian 

ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut, sekaligus memperkaya diskursus akademik 

mengenai Islamisasi Nusantara dengan pendekatan interdisipliner. 

Tujuan utama penelitian ini adalah memberikan pemahaman baru mengenai Musu 

Selleng dengan menempatkannya dalam kerangka etika hadis. Kebaruan penelitian terletak pada 

pendekatan interdisipliner yang menggabungkan historiografi lokal dengan etika normatif Islam. 

 
14Azyumardi Azra. 
15Michael Laffan, The Makings of Indonesian Islam: Orientalism and the Narration of a Sufi Past 

(Princeton: Princeton University Press, 2011). 
16Al‑Nawawi, Sharh Sahih Muslim (Beirut: Dar al‑Ma‘rifah, 1972). 
17Fazlur Rahman. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

238 

Hipotesis yang diajukan adalah bahwa Musu Selleng merupakan konflik hibrid: dakwah Islam 

memang hadir sebagai narasi legitimasi, tetapi pelaksanaannya bercampur dengan ambisi politik 

dan ekonomi yang kerap bertentangan dengan prinsip hadis. Ruang lingkup penelitian mencakup 

rekonstruksi kronologi Musu Selleng, identifikasi faktor politik, ekonomi, dan agama yang 

terlibat, serta evaluasi etis terhadap strategi dakwah yang ditempuh. Dengan demikian, penelitian 

ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan bagi pemahaman Islamisasi Nusantara, sekaligus 

memperkaya diskursus akademik tentang hubungan agama, politik, dan etika dalam sejarah 

Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan interdisipliner yang menggabungkan analisis 

historis‑kritis dengan pendekatan normatif‑etis. Pendekatan historis‑kritis digunakan untuk 

merekonstruksi kronologi peristiwa Musu Selleng berdasarkan sumber primer dan sekunder yang 

tersedia. Sementara itu, pendekatan normatif‑etis, khususnya melalui kerangka hadis, digunakan 

untuk menilai dimensi moral dari tindakan para aktor sejarah. Pemilihan dua pendekatan ini 

dilandasi asumsi bahwa sejarah tidak hanya perlu dipahami secara faktual, tetapi juga harus 

dinilai dalam kerangka nilai dan norma Islam.18  

Penelitian ini bersifat kualitatif deskriptif‑analitis. Jenis penelitian kualitatif dipilih karena 

data utama berupa teks, baik dari sumber historiografi maupun literatur hadis. Sifat deskriptif 

bertujuan menggambarkan kronologi Musu Selleng secara komprehensif, sedangkan sifat analitis 

bertujuan menguji tindakan dan strategi dakwah berdasarkan prinsip hadis.19  

Sumber Prime; Naskah Lontara Bugis‑Makassar yang memuat kronik kerajaan 

Gowa‑Tallo serta catatan tentang konfederasi Tellumpoccoe. Arsip kolonial Belanda yang 

mendokumentasikan interaksi politik dan ekonomi di kawasan timur Nusantara. Korpus hadis 

seperti Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, serta literatur syarah hadis yang 

membahas etika dakwah dan peperangan. 

Sumber Sekunder; Karya sejarawan modern, antara lain Anthony Reid, Christian Pelras, 

dan M. C. Ricklefs. Literatur akademik tentang Islamisasi Nusantara, seperti Azyumardi Azra dan 

Laffan. Literatur kontemporer tentang etika hadis dan penafsiran normatif, misalnya Fazlur 

Rahman dan Abdullah Saeed.  

Teknik Pengumpulan Data, Pengumpulan data dilakukan dengan studi kepustakaan 

(library research). Langkah‑langkah yang ditempuh adalah; Inventarisasi naskah primer berupa 

Lontara, kronik, dan arsip kolonial, Seleksi literatur sekunder relevan yang membahas Musu 

 
18Azyumardi Azra. 
19Christian Pelras. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

239 

Selleng, Islamisasi Sulawesi Selatan, serta teori etika hadis, Pengumpulan literatur hadis otoritatif 

dari kitab kanonik dan tafsir ulama klasik maupun modern, Dokumentasi sistematis dengan 

menggunakan perangkat manajemen referensi untuk menjaga keabsahan sumber. 

Teknik Analisis Data, Analisis data dilakukan melalui dua tahap utama; Analisis 

HistorisTahap ini merekonstruksi kronologi Musu Selleng dengan pendekatan historiografi kritis. 

Proses melibatkan kritik eksternal (keaslian naskah, asal usul sumber) dan kritik internal (isi, 

konsistensi, relevansi dengan fakta sejarah). Analisis diarahkan untuk menyingkap faktor politik, 

ekonomi, dan sosial yang melatarbelakangi konflik. Analisis Normatif‑Etis, data sejarah 

kemudian dibandingkan dengan prinsip hadis. Analisis ini memanfaatkan konsep kunci dalam 

hadis seperti niyyah (niat), larangan ikrah (paksaan), serta prinsip keadilan. Dengan demikian, 

tindakan para aktor sejarah diuji kesesuaiannya dengan etika Islam. Pendekatan ini mengikuti pola 

analisis kontekstual sebagaimana disarankan oleh Rahman dan Saeed. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

A. Kronologi Peristiwa Musu Selleng 

Peristiwa Musu Selleng harus dipahami sebagai rangkaian proses sejarah panjang yang 

melibatkan dinamika politik, sosial, dan agama di Sulawesi Selatan pada akhir abad ke-16 hingga 

awal abad ke-17. Kronologi dimulai dengan terbentuknya konfederasi Tellumpoccoe pada tahun 

1582 yang terdiri dari Bone, Wajo, dan Soppeng. Tujuan utama konfederasi ini adalah 

mempertahankan kemandirian politik kerajaan Bugis dari tekanan ekspansi Gowa-Tallo yang 

semakin dominan.20 Pembentukan aliansi ini juga memperlihatkan adanya kesadaran politik 

kolektif yang jarang ditemui di kawasan lain pada masa itu. Pelras menegaskan bahwa aliansi ini 

merupakan simbol solidaritas dan tekad kerajaan Bugis untuk mempertahankan kedaulatan 

mereka.21 

Memasuki awal abad ke-17, Gowa-Tallo mulai meningkatkan ambisi politik dan 

militernya. Tahun 1609 menjadi titik penting ketika Soppeng ditaklukkan. Dua tahun kemudian, 

1611, Bone akhirnya menerima Islam setelah melewati perlawanan sengit dan tekanan diplomasi 

maupun militer.22 Reid mencatat bahwa proses ini bukan sekadar konversi agama, melainkan juga 

penaklukan politik yang mengubah keseimbangan kekuasaan regional.23 Sumber Lontara 

menggambarkan Sultan Alauddin sebagai tokoh sentral dalam penyebaran Islam, tetapi pada saat 

yang sama ia juga memperkuat otoritas politik Gowa. Ricklefs menambahkan bahwa dakwah 

 
20Anthony Reid. 
21Christian Pelras. 
22Anthony Reid. 
23Anthony Reid. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

240 

Islam di Sulawesi Selatan sering dijadikan legitimasi politik untuk memperluas pengaruh 

kerajaan.24 

Setelah integrasi Bone, Gowa-Tallo semakin kuat dan mengokohkan dirinya sebagai 

pusat politik dan agama. Islamisasi berlangsung cepat karena otoritas kerajaan yang terpusat. 

Namun, percepatan ini menimbulkan dilema etis: apakah penyebaran Islam dengan cara paksaan 

militer dapat dibenarkan dari perspektif etika hadis? Pertanyaan ini menjadi dasar evaluasi 

normatif pada bagian berikut. 

B. Faktor Penyebab Musu Selleng 

1. Faktor Politik 

Faktor politik menempati posisi sentral sebagai penyebab utama Musu Selleng. Gowa-

Tallo, dengan kekuatan militer dan armada maritimnya, berambisi menundukkan kerajaan 

Bugis untuk menguasai jalur perdagangan dan memperkuat hegemoninya di kawasan. Sultan 

Alauddin menggunakan strategi ekspansi terencana yang bertujuan menyingkirkan pesaing 

politik. Dalam perspektif Reid, konflik politik abad ke-17 di Asia Tenggara selalu berkaitan 

dengan perebutan kontrol atas jalur perdagangan internasional.25 Dengan kata lain, Musu 

Selleng adalah bagian dari tren politik maritim yang lebih luas. 

Konfederasi Tellumpoccoe lahir sebagai bentuk resistensi terhadap dominasi Gowa. 

Aliansi ini berfungsi sebagai payung pertahanan kolektif bagi kerajaan Bugis. Pelras 

menegaskan bahwa pembentukan aliansi tersebut mencerminkan kesadaran politik tinggi 

masyarakat Bugis yang tidak ingin kehilangan kedaulatannya.26 Namun, meskipun 

Tellumpoccoe memiliki kekuatan simbolik, dalam praktiknya kekuatan militer mereka lebih 

lemah dibandingkan Gowa-Tallo yang memiliki persenjataan lebih modern akibat kontak 

dagang dengan pihak asing. 

Dari sisi historiografi, sumber Lontara memberikan gambaran heroik tentang 

perlawanan Tellumpoccoe, tetapi juga mengakui kekuatan luar biasa Gowa. Hal ini 

menandakan bahwa faktor politik tidak bisa dilepaskan dari perbedaan kapasitas militer. 

Dengan demikian, penyebab utama Musu Selleng dapat dipahami sebagai pertarungan 

dominasi politik antara kerajaan Bugis dan Gowa-Tallo. 

2. Faktor Ekonomi 

Motif ekonomi juga memainkan peranan penting. Gowa-Tallo berusaha menguasai 

produksi beras, rempah, dan hasil bumi dari wilayah Bugis. Penguasaan komoditas ini penting 

bagi perdagangan internasional. Reid menegaskan bahwa ekonomi Asia Tenggara pada abad 

 
24M. C. Ricklefs. 
25Anthony Reid. 
26Christian Pelras. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

241 

ke-17 sangat bergantung pada jalur perdagangan laut.27 Pelras juga menambahkan bahwa 

kontrol atas produksi pangan seperti beras adalah kunci bagi stabilitas politik kerajaan.28 

Dengan menaklukkan Tellumpoccoe, Gowa-Tallo memperoleh akses lebih luas 

terhadap sumber daya ekonomi, termasuk hasil bumi dan tenaga kerja. Hal ini memperbesar 

basis ekonomi mereka untuk menopang kekuatan militer. Keterlibatan VOC dalam 

perdagangan juga turut memengaruhi dinamika konflik, karena penguasaan jalur dagang 

berarti peluang untuk mendapatkan keuntungan dari interaksi dengan bangsa Eropa. 

Ekonomi dan politik saling terkait erat. Ekspansi militer Gowa-Tallo tidak hanya 

bertujuan politik, tetapi juga memperbesar keuntungan ekonomi. Dengan demikian, faktor 

ekonomi menjadi penyebab penting Musu Selleng, yang beriringan dengan motivasi politik. 

3. Faktor Agama 

Agama hadir sebagai faktor penyebab sekaligus legitimasi ekspansi. Sultan Alauddin 

menjadikan Islamisasi sebagai narasi moral dalam menundukkan Bugis. Azra menekankan 

peran jaringan ulama yang memberikan legitimasi keagamaan terhadap ekspansi politik di 

Nusantara.29 Islamisasi dipakai sebagai instrumen untuk meyakinkan rakyat bahwa ekspansi 

Gowa adalah bagian dari dakwah. 

Namun, dalam praktiknya, Islamisasi sering mengandung unsur paksaan. Sumber 

Lontara dan catatan kolonial menunjukkan bahwa penerimaan Islam oleh Bone, misalnya, 

didorong oleh tekanan militer. Ricklefs menegaskan bahwa pola serupa juga terjadi di Jawa, di 

mana Islamisasi tidak selalu berlangsung damai, melainkan bercampur dengan kepentingan 

politik.30 

Agama dalam Musu Selleng dengan demikian berfungsi ganda: sebagai instrumen 

dakwah sekaligus alat legitimasi politik. Hal ini menimbulkan problem etis, karena dakwah 

dengan paksaan bertentangan dengan prinsip hadis tentang kebebasan beragama. 

C. Dampak Musu Selleng 

1. Dampak Agama 

Musu Selleng berdampak signifikan terhadap perkembangan Islam di Sulawesi 

Selatan. Setelah Bone dan Soppeng menerima Islam, penyebaran agama ini semakin luas ke 

wilayah Bugis lainnya. Reid menyebutkan bahwa Islamisasi melalui jalur politik berlangsung 

lebih cepat dibandingkan melalui dakwah kultural.31 Namun, penggunaan kekuatan militer 

menimbulkan dilema moral. Hadis menegaskan pentingnya kerelaan dalam menerima Islam. 

 
27Anthony Reid. 
28Christian Pelras. 
29Azyumardi Azra. 
30M. C. Ricklefs. 
31Anthony Reid. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

242 

Dampak agama ini juga terlihat dalam perubahan praktik keagamaan masyarakat 

Bugis-Makassar. Ulama lokal mulai berperan dalam mengajarkan syariat, meskipun proses 

internalisasi nilai berlangsung bertahap. Islam kemudian menjadi identitas kolektif masyarakat 

Sulawesi Selatan. 

2. Dampak Politik 

Dari sisi politik, kemenangan Gowa-Tallo mengubah peta kekuasaan regional. Bugis 

mengalami subordinasi, sementara Gowa menjadi hegemon. Ricklefs menyebutkan bahwa 

fenomena ini mirip dengan yang terjadi di Jawa, di mana Islamisasi berjalan seiring dengan 

konsolidasi politik kerajaan.32 Dengan demikian, Musu Selleng dapat dipahami sebagai 

fenomena politik-agama. 

Dampak politik juga meluas ke hubungan internasional. Posisi Gowa sebagai 

pelabuhan penting memperkuat relasinya dengan pedagang asing, termasuk VOC. Namun, 

dominasi Gowa juga menimbulkan resistensi dari Bugis yang kemudian berdampak pada 

konflik-konflik berikutnya di abad ke-17. 

3. Dampak Sosial Budaya 

Secara sosial, Musu Selleng membawa perubahan besar. Islam menjadi identitas baru 

bagi masyarakat Bugis-Makassar. Namun, proses internalisasi tidak menghapus tradisi lokal, 

melainkan melahirkan sinkretisme antara Islam dan adat. Pelras mencatat bahwa tradisi Bugis-

Makassar mengalami transformasi dengan masuknya nilai-nilai Islam.33 

Dampak budaya terlihat pada perubahan struktur sosial, hukum adat, serta praktik 

ritual. Islam memberi kerangka moral baru, tetapi tetap berdampingan dengan kearifan lokal. 

Dengan demikian, Musu Selleng menghasilkan identitas budaya hibrid yang unik. 

D. Evaluasi Etis dari Perspektif Hadis 

1. Prinsip Niyyah (Niat) 

Hadis tentang niat merupakan fondasi utama dalam etika Islam dan menjadi rujukan 

penting dalam mengevaluasi peristiwa Musu Selleng. Rasulullah SAW bersabda: 

 

اَ لِكُلِ  امْرئٍِ مَا نَ وَى  اَ الَأعْمَالُ بِِلنِ يماتِ، وَإِنَّم  إِنَّم
Artinya: “Sesungguhnya amal itu tergantung pada niat, dan setiap orang akan 

mendapatkan sesuai dengan apa yang diniatkannya”. (HR. al-Bukhari dan Muslim)34 

 

Hadis ini diklasifikasikan sebagai muttafaqun ‘alayh, yaitu diriwayatkan oleh dua 

imam hadis paling otoritatif (al-Bukhari dan Muslim) dengan sanad yang sahih. Dalam ilmu 

 
32M. C. Ricklefs. 
33Christian Pelras. 
34Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, 1907. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

243 

hadis, hadis ini tergolong hadis ahad yang mashhur karena diriwayatkan oleh beberapa sahabat 

namun mencapai derajat sangat tinggi dalam penerimaan umat.35 Al-Nawawi dalam Syarh 

Sahih Muslim menjelaskan bahwa hadis ini menjadi dasar seluruh amal ibadah dalam Islam 

karena menghubungkan aspek lahiriah tindakan dengan dimensi batiniah niat.36 

Asbabul wurud hadis ini berkenaan dengan kisah seseorang yang berhijrah bukan 

karena Allah dan Rasul-Nya, melainkan karena seorang perempuan bernama Ummu Qais. 

Rasulullah SAW menegaskan bahwa nilai amalnya hanya sebatas niat duniawi, bukan pahala 

hijrah. Dari kisah ini, ulama mengambil pelajaran bahwa niat menentukan nilai moral setiap 

tindakan. 

Dalam konteks Musu Selleng, hadis ini menjadi kunci untuk menilai apakah tindakan 

ekspansi Gowa-Tallo memiliki niat dakwah yang tulus atau sekadar ambisi politik. Fazlur 

Rahman menekankan bahwa keikhlasan niat merupakan penentu moralitas tindakan; amal 

yang baik secara lahiriah tetapi didasari motif duniawi kehilangan nilai spiritualnya.37 Ibn 

Rajab al-Hanbali dalam Jami‘ al-‘Ulum wa al-Hikam menegaskan bahwa kemurnian niat 

adalah pembeda antara jihad fi sabilillah dengan perang demi kekuasaan.38 Jika ditarik ke 

dalam konteks sejarah Musu Selleng, maka jihad yang disertai ambisi politik tidak dapat 

dianggap sebagai jihad yang sah secara moral menurut hadis ini. 

Para ulama juga menafsirkan hadis ini sebagai dasar etika kepemimpinan. Al-Ghazali 

dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din menjelaskan bahwa pemimpin yang berjuang untuk menegakkan 

agama tanpa mengharap keuntungan pribadi disebut mujahid ikhlas, sedangkan mereka yang 

menjadikan agama sebagai alat kekuasaan termasuk golongan yang zalim.39 Berdasarkan 

prinsip ini, ekspansi yang dilakukan oleh Gowa-Tallo perlu dikaji ulang niatnya: apakah murni 

demi dakwah atau demi memperluas hegemoni. Secara etis, hadis ini mengingatkan bahwa 

setiap amal dakwah harus dimulai dari niat yang bersih dari kepentingan politik. 

2. Larangan Ikrah (Paksaan dalam Agama) 

Hadis kedua yang relevan dalam konteks Musu Selleng berkaitan dengan larangan 

paksaan dalam beragama. 

 

 

 

 

 
35Al-Bukhari. 
36Al-Nawawi, Syarh Al-Nawawi ‘ala Muslim (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath, 1990). 
37Fazlur Rahman. 
38Ibn Rajab al-Hanbali, Jami‘ Al-‘Ulum Wa Al-Hikam (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999). 
39Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum Al-Din (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1992). 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

244 

 لا تُكْرهُِوا أَحَدًا عَلَى دِينِهِ 

Artinya: “Janganlah kamu memaksa seseorang dalam urusan agamanya.” (HR. Abu 

Dawud, no. 2682).40 

 

Hadis ini diklasifikasikan sebagai hadis hasan sahih, dengan sanad kuat dan didukung 

oleh banyak riwayat paralel. Asbabul wurud-nya berkaitan dengan peristiwa ketika sebagian 

sahabat Anshar memaksa anak-anak mereka yang beragama Yahudi untuk masuk Islam. Nabi 

SAW menolak tindakan tersebut dan menegaskan bahwa iman tidak dapat dipaksakan.41 Al-

Suyuthi dalam Asbab al-Wurud menulis bahwa hadis ini menjadi dasar prinsip kebebasan 

beragama dalam Islam klasik.42 

Dalam Syarh al-Nawawi ‘ala Muslim, Imam al-Nawawi menjelaskan bahwa larangan 

paksaan ini berlaku universal baik terhadap non-Muslim maupun terhadap Muslim yang 

berbeda mazhab atau pandangan politik.43 Ibn Hajar al-‘Asqalani menafsirkan bahwa iman 

sejati tidak mungkin muncul melalui tekanan karena iman bersifat keyakinan hati, bukan 

keterpaksaan lahiriah.44 Hal ini sejalan dengan pendapat Abdullah Saeed, yang menegaskan 

bahwa ayat dan hadis tentang kebebasan beragama menekankan otonomi moral individu 

sebagai makhluk yang berakal.45 

Dalam konteks Musu Selleng, tekanan militer terhadap kerajaan Bugis yang akhirnya 

berujung pada konversi ke Islam menimbulkan dilema moral. Jika Islam disebarkan dengan 

pedang, maka aspek spiritualnya tereduksi menjadi kepatuhan politik. Al-Razi dalam Tafsir al-

Kabir menafsirkan ayat “la ikraha fid-din” sebagai peringatan bahwa agama tidak boleh 

dijadikan alat kekuasaan.46 Oleh karena itu, dakwah Islam seharusnya dilandasi kasih sayang 

(rahmah) bukan paksaan (ikrah). Hal ini juga ditegaskan dalam hadis lain: 

 

اَ بعُِثْتُ رَحَْْةً للِْعَالَمِيَ   إِنَّم
Artinya: “Sesungguhnya aku diutus hanya sebagai rahmat bagi seluruh alam.” (HR. 

al-Baihaqi, Syu‘ab al-Iman, no. 10325).47 

 

 
40Abu Dawud, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990). 
41Al-Suyuthi, Asbab Al-Wurud (Cairo: Dar al-Hadith, 2004). 
42Al-Nawawi, Syarh Al-Nawawi ‘ala Muslim. 
43Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath Al-Bari (Cairo: Dar al-Rayyan, 1986). 
44Abdullah Saeed, Freedom of Religion, Apostasy and Islam (Aldershot: Ashgate, 2004). 
45Fakhr al-Din al-Razi, Tafsir Al-Kabir (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1999). 
46Fakhr al-Din al-Razi. 
47Al-Baihaqi, Syu‘ab Al-Iman, No. 10325 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995). 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

245 

Makna hadis ini memperkuat bahwa dakwah dengan kekerasan bertentangan dengan 

misi profetik Islam. Dengan demikian, Musu Selleng dapat dikategorikan sebagai bentuk 

penyimpangan dari prinsip dasar dakwah Rasulullah SAW. 

3. Prinsip Keadilan dan Larangan Kezaliman 

Hadis ketiga yang menjadi landasan etika adalah tentang keadilan. Rasulullah SAW 

bersabda: 

 

 انْصُرْ أَخَاكَ ظاَلِمًا أوَْ مَظْلُومًا 
Artinya: “Tolonglah saudaramu, baik ia berbuat zalim maupun dizalimi.” (HR. al-

Bukhari, no. 2444) 

 

Hadis ini tergolong hadis sahih li-dzatihi, diriwayatkan oleh al-Bukhari dengan sanad 

yang sangat kuat. Asbabul wurud-nya terkait dengan tradisi suku Arab yang membela 

kerabatnya tanpa melihat benar atau salah. Nabi SAW mereformulasi makna solidaritas 

tersebut dengan menafsirkan: menolong orang zalim berarti menghentikannya dari kezaliman. 

Ibn Hajar dalam Fath al-Bari menafsirkan hadis ini sebagai dasar etika sosial untuk melawan 

ketidakadilan bahkan terhadap penguasa.48 

Dalam konteks Musu Selleng, penggunaan kekuatan militer yang menimbulkan 

korban sipil dan penderitaan sosial termasuk kezaliman struktural. Ibn Taymiyyah dalam al-

Siyasah al-Shar‘iyyah menegaskan bahwa pemerintah yang melakukan kekerasan terhadap 

rakyat atas nama agama tidak lagi menjalankan amanah Allah.49 Al-Mawardi juga menulis 

dalam al-Ahkam al-Sultaniyyah bahwa kekuasaan tanpa keadilan adalah bentuk tirani yang 

bertentangan dengan maqasid syariah. 

Para ulama hadis seperti al-Qurtubi menafsirkan bahwa hadis tentang keadilan 

menuntut tanggung jawab moral bagi pemimpin untuk menghindari konflik berdarah yang 

tidak perlu.50 Jika prinsip ini diterapkan pada Musu Selleng, maka jelas bahwa keadilan 

sebagai nilai utama Islam telah dilanggar. Dengan demikian, hadis ini menjadi landasan untuk 

mengevaluasi penyimpangan etika dalam ekspansi Gowa-Tallo. 

E. Sintesis Temuan 

Sintesis dari keseluruhan hasil penelitian ini menunjukkan bahwa peristiwa Musu Selleng 

merupakan fenomena multidimensi yang mempertemukan tiga aspek besar: politik, ekonomi, dan 

agama. Secara politik, Gowa-Tallo tampil sebagai kekuatan hegemonik yang menggunakan 

strategi militer dan diplomasi untuk menguasai wilayah Bugis. Secara ekonomi, ekspansi tersebut 

 
48Ibn Hajar al-‘Asqalani. 
49Ibn Hajar al-‘Asqalani. 
50Al-Mawardi, Al-Ahkam Al-Sultaniyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994). 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

246 

ditujukan untuk mengendalikan jalur perdagangan dan sumber daya alam strategis. Sementara 

secara agama, Islam dijadikan legitimasi moral dan simbol pemersatu, meskipun dalam 

pelaksanaannya sering disertai tekanan dan paksaan.51 

Dari sudut pandang etika hadis, ketiga faktor ini dapat dievaluasi berdasarkan prinsip 

niyyah (niat), larangan ikrah (paksaan), dan keadilan. Hadis tentang niat menegaskan bahwa 

tindakan hanya bernilai ibadah bila dilandasi ketulusan dan bukan kepentingan duniawi. Dengan 

demikian, ekspansi yang dilakukan Gowa-Tallo atas nama dakwah Islam harus diuji kemurnian 

niatnya. Bila niat dakwah bercampur dengan ambisi politik, maka nilai moral jihad tersebut 

menjadi cacat. Ibn Rajab al-Hanbali menjelaskan bahwa jihad sejati tidak pernah bertujuan 

memperluas kekuasaan, melainkan menegakkan keadilan dan kemanusiaan.52 

Dalam dimensi paksaan, hadis “la ikraha fid-din” menjadi dasar teologis bahwa dakwah 

tidak boleh dilakukan dengan kekerasan. Penggunaan militer dalam Islamisasi Sulawesi Selatan 

menjadikan Musu Selleng sebagai contoh klasik ketegangan antara dakwah dan kekuasaan. 

Abdullah Saeed menekankan bahwa iman sejati adalah pilihan sadar yang lahir dari kebebasan 

spiritual.53 Oleh karena itu, Islamisasi melalui tekanan bertentangan dengan misi rahmat Islam 

sebagaimana ditegaskan dalam hadis Nabi SAW. 

Sementara itu, dalam prinsip keadilan, hadis “anshur akhaka zaliman aw madhluman” 

menuntut agar penguasa bertindak adil terhadap rakyat dan musuh. Ibn Taymiyyah menyatakan 

bahwa Allah menegakkan negara yang adil meski kafir, tetapi tidak menegakkan negara Muslim 

yang zalim.54 Jika Gowa-Tallo melakukan kekerasan berlebihan terhadap kerajaan Bugis, maka ia 

melanggar maqasid syariah yang menempatkan keadilan sebagai nilai utama. 

Sintesis ini juga mengungkapkan bahwa Musu Selleng memperlihatkan relasi erat antara 

agama dan kekuasaan. Dalam kerangka etika Islam, kekuasaan seharusnya menjadi sarana 

menegakkan keadilan dan kebenaran, bukan alat dominasi. Al-Ghazali menulis bahwa pemimpin 

yang menjadikan agama sebagai legitimasi kekuasaan tanpa keikhlasan akan kehilangan 

keberkahan kekuasaannya.55 Karena itu, Musu Selleng memberikan pelajaran bahwa Islamisasi 

sejati harus berlandaskan niat yang ikhlas, kebebasan moral, dan keadilan sosial. 

F. Implikasi Akademik 

Secara akademik, penelitian ini memiliki beberapa kontribusi penting. Pertama, penelitian 

ini memperluas pemahaman historiografi Islam Nusantara dengan menghadirkan analisis etika 

hadis sebagai instrumen kritis terhadap proses Islamisasi. Pendekatan ini berbeda dari narasi 

 
51Christian Pelras. 
52Ibn Rajab al-Hanbali. 
53Al-Ghazali. 
54Ichsan. 
55Al-Ghazali. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

247 

konvensional yang hanya menyoroti aspek politik dan ekonomi, karena di sini hadis digunakan 

sebagai alat ukur moral. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa sejarah tidak hanya mencatat 

peristiwa, tetapi juga mengandung evaluasi nilai. 

Kedua, secara metodologis, penelitian ini menunjukkan bahwa hadis dapat berfungsi 

sebagai paradigma analisis interdisipliner dalam studi sejarah. Dengan memadukan ilmu hadis, 

etika Islam, dan historiografi lokal, penelitian ini menampilkan sintesis yang memperkaya 

pendekatan akademik. Hal ini sesuai dengan pandangan Azyumardi Azra bahwa studi Islam di 

Asia Tenggara harus mengintegrasikan teks dan konteks agar menghasilkan pemahaman yang 

utuh tentang dinamika keagamaan.56 

Ketiga, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan studi etika Islam dengan 

menunjukkan relevansi hadis dalam menilai perilaku politik dan dakwah. Hadis tentang niat, 

larangan paksaan, dan keadilan bukan hanya ajaran normatif, tetapi juga prinsip universal yang 

dapat diterapkan untuk menganalisis fenomena sejarah. 

Pembahasan 

Pembahasan terhadap hasil penelitian mengenai peristiwa Musu Selleng dalam perspektif 

hadis mengungkapkan dinamika kompleks antara kekuasaan politik, dakwah Islam, dan etika 

keagamaan. Secara historis, Musu Selleng tidak hanya mencerminkan konflik militer antara 

Gowa-Tallo dan konfederasi Tellumpoccoe, tetapi juga memperlihatkan bagaimana Islam 

dijadikan sebagai instrumen politik dan simbol legitimasi kekuasaan. Dalam konteks ini, penting 

untuk menilai kembali hubungan antara dakwah dan kekuasaan dengan menggunakan pendekatan 

normatif hadis yang menekankan keikhlasan niat, larangan paksaan, dan prinsip keadilan. 

Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang lebih kritis terhadap sejarah, di mana aspek 

moralitas dan spiritualitas menjadi bagian integral dari analisis historis.57 

Hadis tentang niat menjadi fondasi dalam memahami moralitas tindakan politik dan 

dakwah dalam peristiwa Musu Selleng. Sebagaimana dijelaskan oleh al-Nawawi dan Ibn Rajab al-

Hanbali, niat menentukan nilai spiritual suatu amal.58 Dalam konteks Gowa-Tallo, klaim dakwah 

Islam tampak bercampur dengan motivasi politik untuk memperluas kekuasaan dan 

mengendalikan perdagangan regional. Fazlur Rahman menegaskan bahwa tindakan politik yang 

diselimuti oleh niat religius harus diuji secara kritis agar tidak mengaburkan batas antara dakwah 

tulus dan ekspansi hegemonic.59 Dengan demikian, peristiwa Musu Selleng memperlihatkan 

ambiguitas niat yang sulit dibedakan antara misi keagamaan dan ambisi kekuasaan. Ketegangan 

 
56Azyumardi Azra. 
57Ahmad S. Hidayat, ‘Ethical Dimensions of Islamic Leadership: Revisiting Classical Hadith 

Perspectives in Contemporary Context’, Journal of Islamic Ethics 5 no.2 (2021). 
58Al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2001). 
59Fazlur Rahman. 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

248 

inilah yang kemudian menimbulkan problem etika yang perlu dievaluasi melalui kacamata hadis. 

Perspektif kontemporer juga menekankan bahwa etika hadis dapat menjadi alat refleksi moral 

terhadap praktik politik Islam di masa kini.60 

Selain aspek niat, hadis mengenai larangan paksaan dalam agama menegaskan pentingnya 

kebebasan spiritual dalam proses Islamisasi. Abdullah Saeed menafsirkan ayat dan hadis ini 

sebagai dasar otonomi moral manusia untuk memilih iman tanpa tekanan eksternal.61 Dalam 

konteks Musu Selleng, penaklukan militer yang berujung pada konversi paksa menimbulkan 

pertanyaan moral serius. Jika dakwah dilakukan dengan kekerasan, maka nilai rahmah (kasih 

sayang) yang menjadi inti ajaran Islam justru diabaikan. Ibn Hajar al-‘Asqalani dan al-Suyuthi 

menekankan bahwa iman sejati tidak dapat dipaksakan, karena bersumber dari kesadaran batin.62 

Dalam kajian mutakhir, Fathurrahman menyoroti bahwa prinsip “la ikraha fid-din” masih relevan 

sebagai fondasi etika dakwah yang menolak segala bentuk paksaan ideologis dan politik dalam 

masyarakat modern.63 Oleh karena itu, Islamisasi yang lahir dari tekanan militer kehilangan 

dimensi spiritualnya, berubah menjadi sekadar kepatuhan politik tanpa internalisasi nilai 

keagamaan. 

Dimensi keadilan, sebagaimana terkandung dalam hadis, menyoroti kewajiban moral 

pemimpin untuk menghindari kezaliman. Ibn Taymiyyah dalam al-Siyasah al-Shar‘iyyah 

menegaskan bahwa kekuasaan tanpa keadilan akan berujung pada kehancuran moral 

masyarakat.64 Dalam Musu Selleng, penggunaan kekerasan dan dominasi politik menunjukkan 

pelanggaran terhadap prinsip keadilan yang diajarkan Rasulullah SAW. Al-Mawardi 

menambahkan bahwa keadilan merupakan tujuan utama pemerintahan Islam dan syarat sah 

legitimasi kekuasaan.65 Dalam konteks kontemporer, Siti Khotimah menjelaskan bahwa prinsip 

keadilan profetik menuntut pemimpin untuk menyeimbangkan kekuasaan dengan tanggung jawab 

moral, agar pemerintahan Islam tidak jatuh pada otoritarianisme religius.66 Dengan demikian, 

tindakan militer Gowa-Tallo yang menimbulkan penderitaan sosial dan kehancuran ekonomi bagi 

rakyat Bugis harus dipandang sebagai bentuk kezaliman struktural. Evaluasi ini memperlihatkan 

bahwa keadilan dalam hadis tidak hanya bersifat hukum, tetapi juga etika sosial dan spiritual yang 

melampaui konteks politik praktis. 

 
60Lina Marlina & Irfan Arifin, ‘Hadith and Social Justice: Contemporary Relevance in Southeast 

Asian Contexts’, Indonesian Journal of Islamic Ethics, 6 no.2 (2022). 
61Abdullah Saeed. 
62 Ibn Hajar al-‘Asqalani. 
63Fathurrahman, ‘Recontextualizing Hadith Ethics in Modern Indonesian Society’, Journal of 

Contemporary Islamic Studies, 4 no.1 (2022). 
64Ibn Taymiyyah, Al-Siyasah Al-Shar‘iyyah Fi Islah Al-Ra‘i Wa Al-Ra‘Iyyah (Riyadh: Maktabah 

al-Rushd, 1998). 
65Al-Mawardi. 
66Siti Khotimah, ‘Prophetic Leadership and Moral Governance in Muslim Societies’, Al-Izzah: 

Journal of Islamic Civilization Studies 8 no.1 (2023). 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

249 

Pembacaan hadis-hadis tersebut dalam konteks Musu Selleng menunjukkan pentingnya 

pendekatan etika dalam historiografi Islam Nusantara. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Azyumardi Azra, sejarah Islam di Asia Tenggara tidak bisa dilepaskan dari interaksi antara 

kekuasaan politik dan nilai-nilai spiritual.67 Pendekatan hadis dalam penelitian ini memungkinkan 

reinterpretasi terhadap peristiwa sejarah, sehingga tidak sekadar menilai kemenangan politik, 

tetapi juga menimbang moralitas tindakan tersebut. Penelitian ini mengonfirmasi pandangan 

bahwa Islamisasi di Nusantara sering kali berlangsung melalui mekanisme politik, namun dampak 

jangka panjangnya ditentukan oleh sejauh mana nilai-nilai Islam diinternalisasi secara sukarela. 

Pandangan ini diperkuat oleh penelitian Nur Aisyah dan Ramli yang menunjukkan bahwa 

Islamisasi di Sulawesi Selatan merupakan hasil interaksi kompleks antara kepentingan politik, 

ekonomi, dan spiritual.68 

Selain memberikan perspektif baru terhadap peristiwa Musu Selleng, diskusi ini juga 

memperkaya pemahaman metodologis mengenai hubungan antara hadis dan historiografi. 

Penggunaan hadis sebagai alat analisis etika membuka peluang bagi pengembangan studi 

interdisipliner yang menggabungkan teologi, sejarah, dan etika sosial. Metode ini sejalan dengan 

gagasan Fazlur Rahman tentang perlunya memahami teks keagamaan secara kontekstual agar 

tetap relevan dengan realitas sosial-historis.69 Dalam konteks modern, Fadli  menambahkan 

bahwa hadis memiliki potensi besar sebagai kerangka etis untuk menilai perilaku politik dan 

sosial di dunia Islam kontemporer.70 Dengan demikian, hadis tidak hanya berfungsi sebagai 

sumber hukum, tetapi juga sebagai pedoman moral yang dapat digunakan untuk menilai perilaku 

sosial dan politik sepanjang sejarah. 

Implikasi dari pembahasan ini bersifat luas. Secara akademik, pendekatan ini 

menunjukkan bahwa nilai-nilai hadis dapat dijadikan kerangka teoritik untuk mengevaluasi 

fenomena sosial-keagamaan di masa lalu maupun masa kini. Secara moral, penelitian ini 

menegaskan bahwa dakwah Islam harus didasarkan pada keikhlasan, kebebasan, dan keadilan, 

bukan pada paksaan atau kepentingan politik. Dalam konteks modern, di mana agama sering 

digunakan untuk melegitimasi kekuasaan, prinsip-prinsip hadis seperti niyyah, la ikraha fid-din, 

dan adl menjadi sangat relevan untuk menjaga kemurnian dakwah dan etika pemerintahan. 

Akhirnya, pembahasan ini mengarah pada kesimpulan bahwa Musu Selleng adalah 

cermin dari dinamika universal antara agama dan kekuasaan. Ketika agama digunakan untuk 

memperkuat otoritas politik tanpa mempertimbangkan nilai etika Islam, maka misi dakwah 

 
67Azyumardi Azra. 
68Nur Aisyah & M. A. Ramli, ‘Revisiting Islamization and Power Dynamics in South Sulawesi: A 

Historical and Ethical Review’, Studia Islamika  28 no.3 (2021). 
69 Fazlur Rahman. 
70Muhammad Fadli, ‘Hadith-Based Ethical Framework for Political Conduct in Muslim Polities’, 

International Journal of Islamic Thought 14 no.1 (2024). 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

250 

berubah menjadi dominasi. Namun, ketika kekuasaan dijalankan dengan niat tulus, tanpa paksaan, 

dan berlandaskan keadilan, maka sejarah menjadi sarana manifestasi nilai-nilai profetik. Oleh 

karena itu, analisis hadis terhadap peristiwa Musu Selleng tidak hanya menafsirkan masa lalu, 

tetapi juga menawarkan refleksi moral bagi masa depan dakwah Islam yang berkeadilan, penuh 

kasih, dan berorientasi spiritual. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa peristiwa Musu Selleng merupakan representasi 

kompleks dari hubungan antara dakwah, kekuasaan, dan etika Islam dalam sejarah Islamisasi 

Sulawesi Selatan. Dari hasil analisis hadis, ditemukan bahwa tindakan ekspansi Gowa-Tallo tidak 

sepenuhnya dapat dikategorikan sebagai jihad fi sabilillah karena bercampur dengan ambisi 

politik dan ekonomi. Prinsip niyyah menuntut kemurnian niat dakwah, larangan ikrah 

menegaskan pentingnya kebebasan beragama, dan prinsip keadilan menolak segala bentuk 

kekerasan dan dominasi. Dengan demikian, penyebaran Islam melalui paksaan bertentangan 

dengan nilai-nilai profetik Islam. Kontribusi utama penelitian ini adalah penerapan analisis hadis 

sebagai instrumen evaluasi moral terhadap peristiwa sejarah, yang memperkaya pendekatan 

historiografi Islam Nusantara dengan perspektif etika normatif. Implikasinya, studi ini 

menegaskan pentingnya mengintegrasikan teks-teks hadis dalam studi sejarah keagamaan untuk 

menilai dimensi moral dan spiritual dari dinamika politik Islam. Penelitian lanjutan disarankan 

untuk memperluas pendekatan ini pada kasus Islamisasi lain di Nusantara agar dapat 

mengembangkan model etika historis yang lebih komprehensif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah Saeed, Freedom of Religion, Apostasy and Islam (Aldershot: Ashgate, 2004). 

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990). 

Ahmad S. Hidayat, ‘Ethical Dimensions of Islamic Leadership: Revisiting Classical Hadith 

Perspectives in Contemporary Context’, Journal of Islamic Ethics, 5. no. 2 (2021). 

Al-Baihaqi, Syu‘ab Al-Iman, No. 10325 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995). 

Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, 1907. 

Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum Al-Din (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1992). 

Al-Mawardi, Al-Ahkam Al-Sultaniyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994). 

Al-Nawawi, Syarh Al-Nawawi ‘ala Muslim (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath, 1990). 

———, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2001). 

Al-Suyuthi, Asbab Al-Wurud (Cairo: Dar al-Hadith, 2004). 

Al-Nawawi, Sharh Sahih Muslim (Beirut: Dar al‑Ma‘rifah, 1972). 

Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce, 1450–1680, Vol. II: Expansion and Crisis 



Muh. Ilham Majid Dohe, Muhammadiyah Amin, Laode Ismail: Rekonstruksi Peristiwa Musu Selleng dalam 

Perspektif Hadis (Kajian Historis dan Etika Islam) 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits 

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

251 

(New Haven: Yale University Press, 1993). 

Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries 

(Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2004). 

Christian Pelras, The Bugis (Oxford: Blackwell Publishers, 1996). 

Fakhr al-Din al-Razi, Tafsir Al-Kabir (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1999). 

Fathurrahman, ‘Recontextualizing Hadith Ethics in Modern Indonesian Society’, Journal of 

Contemporary Islamic Studies, 4 no.1 (2022). 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982). 

Hamka, Sejarah Umat Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1981). 

Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath Al-Bari (Cairo: Dar al-Rayyan, 1986). 

Ibn Rajab al-Hanbali, Jami‘ Al-‘Ulum Wa Al-Hikam (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999). 

Ibn Taymiyyah, Al-Siyasah Al-Shar‘iyyah Fi Islah Al-Ra‘i Wa Al-Ra‘Iyyah (Riyadh: Maktabah 

al-Rushd, 1998). 

Ichsan, A. Nur, ‘Islamisasi Di Sulawesi Selatan: Perspektif Sejarah Dan Budaya’, Jurnal Lektur 

Keagamaan, 16 no.2 (2018). 

Jonathan Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: 

Oneworld, 2009). 

Lina Marlina & Irfan Arifin, ‘Hadith and Social Justice: Contemporary Relevance in Southeast 

Asian Contexts’, Indonesian Journal of Islamic Ethics, 6 no.2 (2022). 

M. C. Ricklefs, A History of Modern Indonesia since c.1200 (Stanford: Stanford University Press, 

2001). 

Michael Laffan, The Makings of Indonesian Islam: Orientalism and the Narration of a Sufi Past 

(Princeton: Princeton University Press, 2011). 

Muhammad Fadli, ‘Hadith-Based Ethical Framework for Political Conduct in Muslim Polities’, 

International Journal of Islamic Thought 14 no.1 (2024). 

Nur Aisyah & M. A. Ramli, ‘Revisiting Islamization and Power Dynamics in South Sulawesi: A 

Historical and Ethical Review’, Studia Islamika 28 no.3 (2021). 

R. Michael Feener, Sharia and Social Engineering in Contemporary Indonesia (Oxford: Oxford 

University Press, 2013). 

Siti Khotimah, ‘Prophetic Leadership and Moral Governance in Muslim Societies’, Al-Izzah: 

Journal of Islamic Civilization Studies 8 no.1 (2023). 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad (Cairo: Maktabah Wahbah, 2009). 

 


