
 
Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

252 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 
E-ISSN : 2963-4024 (media online) 

P-ISSN : 2963-4016 (media cetak) 

DOI  : 10.35931/am.v5i1.5815 
 

 

MUHAMMAD ABDUH DAN TRANSFORMASI EPISTEMOLOGI TAFSIR: 

STUDI TERHADAP PENDEKATAN AL-ADABY AL-IJTIMA’I 

 

Lailatul Mas’udah 

Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresi (UNKAFA) 

masudah@unkafa.ac.id 

 

Abstrak  

Penelitian ini mengkaji corak tafsir al-Adaby al-Ijtima’i dalam pemikiran Muhammad Abduh, khususnya 

sebagaimana tertuang dalam Tafsir al-Qur’an al-Ḥakīm atau yang lebih dikenal dengan Tafsir al-Manar. 

Tafsir ini merupakan upaya Abduh dalam merespons kondisi sosial umat Islam yang mengalami 

keterbelakangan intelektual dan krisis identitas akibat kolonialisme dan kemunduran pemikiran. Dengan 

pendekatan tahlili bi al-ra’yi, Abduh menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara rasional, kontekstual, dan 

relevan dengan dinamika sosial zamannya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

studi pustaka (library research), serta dianalisis secara deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa tafsir bercorak al-Adaby al-Ijtima’i yang dikembangkan Abduh menekankan pentingnya penggunaan 

akal, penolakan terhadap taklid buta, kritik terhadap khurafat, serta ajakan untuk mengintegrasikan nilai-

nilai Al-Qur’an dalam pembaruan sosial. Epistemologi tafsir Abduh didasarkan pada prinsip bahwa Al-

Qur’an bersifat universal dan harus dibaca dengan kesadaran historis, sosial, dan intelektual. Corak tafsir 

ini menjadi bukti bahwa penafsiran Al-Qur’an dapat menjadi instrumen transformasi masyarakat ketika 

dilakukan dengan pendekatan yang kontekstual, ilmiah, dan responsif terhadap kebutuhan zaman. Hal ini 

Menunjukkan bagaimana tafsir tersebut menjadi bentuk respon terhadap kondisi sosial umat Islam pada 

masa kolonial dan kemunduran intelektual. Menelusuri prinsip epistemologis yang mendasari pendekatan 

tafsir Abduh, serta bagaimana pendekatan tersebut mampu menjawab persoalan sosial secara kontekstual 

dan rasional. 

Kata Kunci: Tafsir al-Adaby Al-Ijtima’i, Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, Epistemologi Tafsir, 

Pembaruan Islam 

 

Abstract 
This study examines the interpretation of al-Adaby al-Ijtima'i in the thought of Muhammad Abduh, 

particularly as expressed in his Tafsir al-Qur'an al-Ḥakīm, better known as Tafsir al-Manar. This 

interpretation represents Abduh's attempt to respond to the social conditions of Muslims experiencing 

intellectual backwardness and an identity crisis due to colonialism and the decline of thought. Using the tahlil 

bi al-ra'yi approach, Abduh interpreted Qur'anic verses rationally, contextually, and relevantly to the social 

dynamics of his time. This study employed qualitative methods with a library research approach and was 

analyzed descriptively and analytically. The results indicate that Abduh's interpretation of al-Adaby al-

Ijtima'i emphasizes the importance of reason, rejects blind imitation (taqlid), critiques superstition, and 

encourages the integration of Qur'anic values into social reform. The epistemology of Abduh's interpretation 

is based on the principle that the Qur'an is universal and must be read with historical, social, and intellectual 

awareness. This interpretation demonstrates that Qur'anic interpretation can be an instrument of societal 

transformation when approached contextually, scientifically, and responsively to the needs of the times. This 

demonstrates how this interpretation served as a response to the social conditions of Muslims during the 

colonial period and intellectual decline. This study explores the epistemological principles underlying 

Abduh's tafsir approach and how this approach can address social issues contextually and rationally. 

Keywords: Tafsir al-Adaby Al-Ijtima'i, Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, Epistemology of Interpretation, 

Islamic Reform 

https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5815
mailto:emailpenulispertama@gmail.com


Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

253 

 

 © Author(s) 2026 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 

PENDAHULUAN  

Dalam khazanah pemikiran Islam modern, nama Muhammad Abduh menempati posisi 

penting sebagai pelopor pembaruan yang menyatukan semangat keilmuan klasik dengan tuntutan 

sosial yang dinamis. Di tengah arus stagnasi tafsir yang cenderung tekstual dan terlepas dari realitas 

sosial, Abduh tampil dengan pendekatan yang menyegarkan: tafsir bercorak al-adaby ijtima’I, yakni 

tafsir yang tidak hanya memerhatikan keindahan bahasa (adab), tetapi juga menaruh perhatian besar 

pada persoalan sosial kemasyarakatan (ijtima’i). Sebagaimana pendapat Utsman amin, al Zahabi 

mengatakan bahwa Abduh telah menghadirkan suatu paradigma baru dalam sejarah penafsiran al 

Quran.1 

Tafsir ini tidak lahir dari ruang hampa. Abduh hidup di masa di mana umat Islam 

menghadapi krisis identitas, keterbelakangan pendidikan, serta dominasi kolonialisme yang 

melumpuhkan daya pikir dan kemandirian. Melalui karya-karyanya, terutama dalam tafsir Al-

Manar yang disusunnya bersama Rasyid Ridha, Abduh menunjukkan bahwa Al-Qur'an bukanlah 

kitab yang semata-mata dibaca untuk ibadah ritual, melainkan pedoman hidup yang harus mampu 

menjawab persoalan zaman. Quraish Shihab mengatakan bahwa Abduh merupakan tokoh utama 

dalam memprakarsai pondasi utama dalam penafsiran corak al Adabu Ijtimai yang paling berjasa.2 

Artikel ini akan mengulas secara mendalam corak tafsir al-adaby ijtima’i dalam pemikiran 

Muhammad Abduh, dengan menyoroti karakteristik utama pendekatannya, latar historis yang 

melingkupinya, serta pengaruhnya terhadap perkembangan tafsir modern. Di tengah gempuran 

ideologi sekular dan modernisme Barat, Abduh hadir sebagai jembatan antara otoritas keilmuan 

Islam klasik dan kebutuhan akan pembacaan Al-Qur'an yang relevan dengan kehidupan sosial umat 

manusia. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini adalah penelitian perpustakaan, yang berarti mempelajari literatur seperti 

kitab kuning, buku, dan karya ilmiah sebagai sumber data. Penelitian ini juga menggunakan jenis 

penelitian kualitatif, yaitu pendekatan atau metode yang meneliti objek alami, dengan instrumen 

utama dalam penelitian ini. Penelitian ini juga menekankan pada penggunaan ala penelitian sebagai 

 
1 Amaruddin Asra Syafril, “Tafsir Adabi Ijtima’i Telaah Atas Pemikiran Tafsir Muhammad Abduh,” 

Jurnal Syahadah 7, no. 1 (2019). h. 3 
2 Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir Al-Manar; Keistimewaan Dan Kelemahannya (Ujung Pandang: 

IAIN Alauddin, 1994). h. 25 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

254 

sumber data.3 Sedangkan pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 

melalui kajian kaidah tafsir yang berkaitan dengan salah satu corak Tafsir, yang dalam hal ini 

spesifik pada pembahasan pada Corak Al Adabi Ijtima’I dalam konteks epistimologi Muhammad 

Abduh.  

Dalam penelitian ini penulis memakai langkah-langkah dan penerapannya sebagai berikut: 

pertama, penulis menetapkan tema, yakni tentang Muhammad Abduh terhadap corak tafsir al Adabi 

Ijtima’i. Kemudian penulis menghimpun beberapa metode penafsiran dan corak penafsiran, 

selanjutnya akan berfokus pada corak Adabi Ijtima’i yang dianalisa dengan karya Tafsir dari salah 

satu mufassir yang menggunakan corak Adabi Ijtima’i, yakni Muhammad Abduh alam penelitian 

ini, metode analisis data yang digunakan adalah metode deskriptif, yang menampilkan data dan 

memberikan penjelasan mendalam tentangnya. Metode ini untuk menyelidiki dengan menceritakan 

data, membuatnya mudah untuk menjelaskan bagaimana data tersebar.4 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Tafsir 

Dalam surat al Furqan ayat 33, dikatakan bahwa "Tidaklah orang-orang kafir datang 

kepadamu membawa sesuatu yang ganjil, melainkan kami datangkan kepadamu suatu yang benar 

dan penjelasan (tafsir) yang terbaik." Istilah "Tafsir" mengacu pada al Quran. Tafsir didefinisikan 

dalam kamus bahasa Indonesia sebagai "keterangan atau penjelasan tentang ayat-ayat al Quran 

Dapat disimpulkan bahwa tafsir al Quran adalah penjelasan atau keterangan untuk memperjelas 

maksud yang sulit dipahami dari ayat-ayat al Quran.".5 

Dalam bukunya, Nasrudin Baidan mengatakan bahwa dia belum menemukan buku yang 

menjelaskan sejarah awal metode tafsir. Namun, dia hanya mengatakan bahwa metode tafsir 

muncul bersamaan dengan tafsir.6 

1. Bi al Ra’yi 

Menurut sumbernya, tafsir dibagi menjadi dua kategori: Tafsir bi Al Ma’Th ur dan 

Tafsir bia Al ra’y. Dalam hal sasaran dan tartib ayat yang ditafsirkan, metode penafsiran dibagi 

menjadi tiga: tahlili, Maudu'i, dan Nuzuly.7 dalam pembahasan ini, hanya tafsir dengan metode 

Tahlili dengan sumber bi al Ra’yi adalah pembahsan utama yang akan sedikit kami ulas. 

 

 
3 Soejono dan Abdurrahman, Bentuk Penelitian Suatu Pemikiran Dan Penerapan, (Jakarta: Rineka 

Cipta, 1999). h. 9 
4 Anton Bakker dan Ahmad Hariz Zubair, Metodologi Penelitian Filsafa (Yogyakarta: kaniswis, 

1994). h. 70 
5 Nasrudin Baidan, Metode Panafsiran Al Quran (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). h. 40 
6 Nasrudin Baidan. h. 56 
7 Ridwan Nasir, Memahami Al Quran Perspektif Baru Metodologi Tafsir Muqarin (Surabaya: IAIN 

Sunan Ampel Pasca Sarjana, 2003). h. 14 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

255 

2. Tafsir tahlili 

Metode tafsir Tahlili menafsirkan ayat-ayat al Quran dengan cara yang urut dan tertib 

sesuai dengan uraian ayat dan surat-surat dalam mushaf, mulai dari awal surat al Fatihah hingga 

akhir surat al Nas.8 Dalam definisi lain juga disebutkan tafsir tahlili dengan definisi yang sama, 

tetapi Mohammad Hsan menyatakan bahwa metode tahlilil adalah yang paling sering digunakan 

dalam kitab tafsir.9 

Seperti yang telah kami jelaskan, tafsir tahlili cenderung memberikan penjelasan yang 

lebih rinci daripada tafsir Mwdu'i sesuai dengan tujuan dan urutan ayat yang ditafsirkan. Tafsir 

Mwdu'i hanya mengulas ayat-ayat yang berkaitan dengan tema yang dibahas dalam tafsirnya 

dan menghimpun surat atau ayat lain yang masih berkaitan dengan tema tersebut. 

3. Pengertian Tafsir bi Al Ra’y 

Menurut klasifikasi tafsir bi al Ra'y berdasarkan sumbernya, ada beberapa pendapat 

yang mendefinisikan tafsir bi al Ra'y, salah satunya adalah tafsir ayat-ayat al Quran berdasarkan 

ijtihad dan pemikiran mufassir terhadap tuntutan kaidah bahasa Arab dan kesusastraannya, teori 

ilmu pengetahuan setelah menguasai sumbernya.10 

Tafsir bi al Ra’y muncul setelah tafsir bi al Ma’thur, meskipun ra’yu dalam pengertian 

akal sudah digunakan para sahabat ketika menafsirkan al Quran, terlebih lagi karena ijtihad 

adalah salah satu sumber penafsiran pada masa sahabat.11 

Dalam menyikapi munculnya tafsir bi al Ra’y, para Ualma terbagi menjadi dua 

kelompok yaitu kelompok yang menyepakati atau menyetujui dipebolehkannya menafsirkan 

ayat al Quran dengan menggunakan Ra’y, yang masing-masing kelompok mempunyai alasan 

atau argumen dan dalil-dalil yang kuat, salah satu dalil al Quran yang menjadi pedoman tiap 

masing-masing kelompok adalah sebagai berikut: 

a. Kelompok yang melarangnya, bahkan mnjelang abad II H, penafsiran dengan menggunakan 

Ra’y belum mendapatkan legitimasi yang luas. Dan salah satu argument yang tidak 

menyepakati adalah bahwa menafsirkan al Quran berdasarkan Ra’y berarti membicarakan 

Firman Allah tanpa pengetahuan. Dengan demikian hasil penafsirannya hanya bersifat 

perkiraan semata, sebagaimana dalam surat al Isra ayat 36 

 

 

 
8 Ridwan Nasir. 
9 Moh. Ihsan Laporan, Penelitian –Studi Analisis Tafsir Jalalin (surabaya: UIN Sunan Ampel, 2003). 

h. 33 
10 Ridwan Nasir, Memahami Al Quran Perspektif Baru Metodologi Tafsir Muqarin. h.15 
11 Rosihon Anwar, Ulum Al Quran (Bandung: CV PUSTAKA SETIA, 2008). h. 220 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

256 

كَ  كُل    وَالۡفُؤَادَ  وَالۡبَصَرَ  الس مۡعَ  اِن    ٖ   عِلۡم    ٖ  وَلََ تَـقۡفُ مَا لـَيۡسَ لـَكَ بهِ  ٮِٕ
ٰۤ
 مَسۡ ـوُۡلًَ  عَنۡهُ   كَانَ   اوُل 

Artinya: “Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai 

pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan, dan hati, 

semuanya itu akan diminta pertanggungjawabannya.” 

 

b. Kelompok yang menyepakatinya, mereka mengemukakan pendapat sebagai berikut: 

1) Seandainya tafsir al Ra’y dilarang, mengapa ijtihad diperbolehkan. Sedangkan Nabi 

sendiri tidak menjelaskan makna atau penafsiran setiap ayat al Quran, hal ini 

menunjukkan bahwa umatnya deberi kesempatan untuk berijtihad 

2) Sebagaimana dalam surat Muhammad ayat 24: 

 

فَالُُاَ     افََلََ يَـتَدَب ـرُوۡنَ الۡقُرۡا نَ امَۡ عَل ى قُـلُوۡبٍ اَ قـۡ
Artinya: “Maka apakah mereka tidak memperhatikan al Quran ataukah hati mereka 

terkunci.” 

 

Ayat diatas menjelaskan bahwa kita disuruh untuk merenungkan dan memikirkan 

apa yang ada dalam tiap ayat-ayat al Quran, maka dalam pandangan ini jelas bahwa 

menggunakan Ra’y dalam memahami atau menfsiri ayat al Quran diperbolehkan. 

Selanjutnya, ulama membagi tafsir bi al Ra’y menjadi dua bagian: Ra’y yang ditolak atau 

dikritik (Mardud/Madzmum), dan bi al Ra’y yang dapat diterima atau dipuji 

(Maqbul/Mahmud).12 Tafsir bi al Ra’y dapat diterima selama menghindari hal berikut: 

1) Mencoba menafsirkan ayat-ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah. 

2) Mencoba menafsirkan ayat-ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah. 

3) Menafsirkan ayat untuk mendukung suatu madzhab yang juga penafsirannya mengikuti 

madzhab tersebut dan menjadikan madzhab tersebut sebagai dasar. 

4) Menafsirkan al-Quran dengan memastikan bahwa makna yang diinginkan Allah tidak 

didukung oleh bukti.13 

4. Dari segi focus penafsirannya atau coraknya, tafsir dapat dibagi menjadi:  

a. Tafsir Lughawi (adaby ijtima’iy) 

Tafsir berfokus pada bidang bahasa seperti I'rab, pembentukan kata, dan susunan 

kalimat. Tafsir al Baya n li al Quran Karim karya Bint al Shaṭi' adalah salah satu contoh 

tafsir dengan corak ini, yang menjelaskan kandungan arti yang dimaksud. 

 

 

 
12 Rosihon Anwar. h. 224 
13 Rosihon Anwar. 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

257 

b. Tafsir Aḥkam 

Tafsir, di mana diskusi tafsirnya berpusat pada bidang hukum syariat dan fikih. 

Dalam tafsir ini, hukum Islam diisbatkan dalam berbagai bidang, seperti ibadah, muamalah, 

dan jinayah. Tafsir Aly al Ṣabuny atas Ayat al Aḥkam adalah salah satu contoh tafsir yang 

menjadi pusat studi fikih. 

c. Tafsir Sufi 

Tafsir ini berfokus pada ilmu Batiniyah dan Tasawuf. Ini juga disebut tafsir Ishary, 

seperti yang dikatakan oleh al-Sabuny dalam menafsirkan surat al-Kahfi tentang orang-orang 

yang dibuka oleh Allah dan diberi pemahaman dan pengertian yang berbeda dari orang lain.  

d. Tafsir I’tizali 

Tafsir ini, yang menekankan pembahasan di bidang Aqidah Mu’tazilah, sering 

digunakan untuk menguatkan dan mempertahankan keyakinannya. 

e. Tafsir Syi’i  

fokus penafsiran dalam diskusi ini adalah aliran Syi'ah dan semua cabangnya, 

terutama dalam bidang Aqidah Syi'ah, seperti Zaidiyah dan Istna Al Shiyashah. 

f. Tafsir Ilmi 

adalah satu contoh tafsir ilmi adalah Tafsir al Jawahir karya Tanṭawi Jawhary, yang 

membahas ilmu pengetahuan umum dan sains, khususnya alam semesta atau kauniyah. Tafsir 

ilmi juga menggabungkan teori dan beberapa cabang ilmu lainnya.14 

5. Contoh Tafsir Tahlili bi al Ra’y 

Diantara kitab tafsir yang dapat dikatakan bi al Ra’y Mahmud adalah Mafa tiḥal Gayb 

karya Faḥr al Razy, Anwar al Tanzil wa asrar al Ta’wil karya al Bayḍawi, Lubab al Ta’wil fi 

Ma’any Tanzil.15 Berikut adalah contoh penafsiran dalam kitab Tafsir al Quran al Ḥakim karya 

M.Rasyid Ridha dalam surat al Fatihah ayat 1 dan 2 : 

 

لَمِيَۡن ١بِسۡمِ اِلله الر حۡۡ نِ الر حِيۡمِ   ٢ الَۡۡمَۡدُ لِلٰ ِ رَبِٰ الۡع 
 

Sebelum menafsirkan ayat, dia berkomentar tentang perbedaan pendapat tentang lafad 

"Bismillah": Ustad al Imam tidak menyebutkan apakah lafad "Bismillah" termasuk dalam salah 

satu ayat al-Fatihah, tetapi ada perbedaan pendapat tentang hal ini. Ustad menyimpulkan bahwa 

setiap keterangan dalam surat al-Fatihah adalah dari al-Quran, jadi kita mengatakan bahwa itu 

termasuk dari ayat al-Quran. 

 
14 Moh. Ihsan Laporan, Penelitian Studi Analisis Tafsir Jalalin. h. 34-36 
15 Rosihon Anwar, Ulum Al Quran. h. 226 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

258 

Disebutkan juga bahwa para muslim setuju bahwa Basmallah termasuk dalam surat al 

Naml dan merupakan sebagian dari surat al Fatihah. Ulama' berbeda pendapat tentang posisi 

Basmallah pada setiap surat; beberapa berpendapat bahwa itu termasuk dalam ayat dari setiap 

surat, seperti yang dikatakan oleh Ulama' salaf dari ahli Makkah, termasuk Ulama' Ahli Fiqih 

dan ahli Qurro', seperti Ibn Kathir, dan Ulama' dari Kufah, seperti  

Beliau juga mengutip beberapa riwayat, diantaranya adalah yang diriwayatkan oleh al 

Ḥakim: 

 

اخرجه الۡاكم في المستدرك وقال صحيح علي شرط الشيخي. وروى الدار قطنى من حديث أبي  
قرأتم الۡمد لله )اي سورة الۡمد لله (( فاقرؤا بسم الله الرٰحۡن هريرة قال ))قال رسول الله ص م اذا  

 الرٰحيم فاْنّٰا أمٰ القرأن و ألسٰبع المثاني وبسم الله الرٰحۡن ألرٰحيم احدى أياتها
 

Artinya: Diriwayatkan dari al Hakim dalam kitab Mustadrak, berkata Sahih dari 

Syaikhani. Diriwayatkan al Dar Quṭni dari Hadis Abu Hurairah berkata: Rasulullah 

Saw berkata ketika kamu membaca “Alhamdulillah” yakni surat Alhamdulillah maka 

bacalah bismillahirrahmanirrahim karena sesungguhnya itu adalah Ummul Quran dan  

Sab’u al Mathany dan Bismillah adalah salah satu ayatnya. 

 

Setelah memberi prolog, kemudian memulai dengan menyantumkan satu ayat yang akan 

ditafsiri, yaitu lafad “Bismillahirrahmanirrahim”; beliau memulai dengan penjelasan lafad 

 beliau berpendapat lafad tersebut adalah sebuah lafad yang menunjukkan sebuah jenis  ”الاسم“

dari beberapa jenis seperti Batu dan kayu. Lafad tersebut adalah lafd yang dapat diucapkan 

dengan lisan dan ditulis dengan pena, akan tetapi kemudian dijelaskan lagi: ketika kamu 

menyebutkan Asma Allah seperti al ‘Azyz, al Ḥakim adalah tidak dimaksudkan dengan sebutan 

“nama” (Ismu) akan tetapi yang dimaksud disini adalah “menyebut” Allah, seperti pada 

beberapa keterangan bahwa mulailah sesuatu dengan menyebut Allah, yang dengan harapan 

perbuatan tersebut mendapat keberkahan dari Allah: 

 

 بسم الله الرٰحۡن ألرٰحيم  seperti membunyikah  باالله الرحۡن الرحيم

  

Lafad jalalah ((الله)) lafad tersebut adalah sebuah zat yang keberadaannya adalah wajib. 

Yangmana lafad asalnya adalah ))اله(( kemudian hamzah dibuang dan kemasukan Alif dan Lam. 

Adapula yang mengatakan lafad asalnya ))الاله(( dalam makna bahasa adalah sesuatu yang 

mutlaq untuk disembah, dan setiap sesuatu yang disembah disebut sebagai “اله yang kemudian 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

259 

dimutlaqkan lagi menjadi الله karena lafad tsersebut adalah julukan yang mulia, yang dikhususkan 

dalam bahasa Arab adalah sang pencipta langit dan bumi serta pencipta segala sesuatu. 16 

Lafad jalalah adalah lafad yang menunjukkan arti husus tunggal yang sempurna, seperti 

pada penggunaaan lafad “Al Najm” yang dikhususkan untuk menyebutkan kepada binyang 

“Thurayya” saja. Sebagaimana kisah yang telah terjadi pada masa Arab jahiliyah, ketika mereka 

ditanya “siapakah yang menciptkan kamu atau siapakah yang menciptakan langit dan bumi?” 

mereka berkata “Allah”, dan ketika mereka ditanya tentang beberapa tuhan mereka seperti La 

ta atau ‘Uza “apakah La ta ‘Uza menciptakan sesuatu yang telah ada ini?” mereka berkata 

“tidak” jelaslah penggunaan lafad tersebut dan orang Arab juga menyakininya 

Lafad الرّحمن ألرّحيم adalah dua lafad yang tercetak dari satu lafad yaitu lafad  الرّحمة yaitu 

bermakna perihnya hati yang kemudian si pemilik hati tersebut bangkit dan memberikan manfaat 

kebaikan bagi orang lain. Makna tersebut adalah Muḥa l bagi Allah dengan makna yang dikenal 

dengan sifat manusia, karena bagi manusia perasaan pedih dalam hati mempunyai penawar 

sebuah kebaikan, sedangkan yang demikian tidak mungkin bagi Allah mengalami hal demikian. 

Maka makna yang dimaksud dalam lafad ini jika dinisbatkan pada Allah adalah “Rahmat yang 

dampaknya adalah Ihsan”.17 

Ualama' jumhur berpendapat bahwa Arraḥman adalah kenikmatan yang lembut, 

sedangkan Arraḥman adalah kenikmatan dengan kenikmatan yang agung. Sebagian ualama juga 

berpendapat bahwa Arraḥman adalah kenikmatan yang diberikan hanya kepada orang Mu'min, 

bukan kepada orang kafir atau orang lain. 

Ketika orang Arab menyebut sifat Allah dengan memberi pujian yang maha pengasih 

(Arraḥman), yang dimaksud adalah berfaidah pemberi nikmat, karena Rahmat adalah sifat wajib 

yang disandang Allah. Selain itu, diketahui bahwa Allah memiliki sifat permanen yang dikenal 

sebagai "Rahmat".18  

Sesungguhnya makna الحمد adalah memuji dengan lisan dan mengukuhkan dengan 

keindahan, karena kalimat pujian adakalanya mengandung pujian dan celaan, lafad tersebut juga 

adalah penghususan bagi sifat Allah, karena sifat tersebut adalah pujian dari setiap pujian. 

Adapun maqam “Maḥmud” bagi nabi Muhammad Saw adalah pujian yang diperoleh manusia 

dari kebaikan Doa dan Syafaatnya.  

لمي  العا  لمي adalah sifat yang menerangkan bentuk pujian yang mutlaq, dan lafad ربٰ   العا 

adalah lafad jama’ yang dimaksudkan adalah setiap keadaan yang mungkin, yakni sesungguhnya 

Allah adalah Tuhan dari segala sesuatu yang masuk dalam lafad alam. Sebagian ulama’ 

 
16 Rasyid Ridlo, Tafsir Al Quran Al Hakim (dᾱr al Fikr, n.d.). 
17 Fakhr ad-Din Ar-Razi, Mafâtîh Al-GhaibAt-Tafsîr Al-Kabîr (Lebanon: Dar Alfikr, 1981). 
18 Ridlo, Tafsir Al Quran Al Hakim. 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

260 

berpendapat yang dimaksud  لمي  ,adalah seluruh yang ada dialam baik dari jenis malaikat لعا 

manusia dan jin. Imam ja’far Shadiq berpendapat bahwa yang dimaksud disisni adalah hanya 

manusia.19 

 lafad  ٰرب sifat ketuhanan Allah bagi manusia yang sangat jelas. Ketuhanan di sini adalah 

pertama tentang penciptaan, Allah menciptakan makhluk dengan sempurna, sempurna 

badannya, kekuatannya, dan akalnya. Kedua adalah tentang Syariat pengetahuan, Allah 

memberikan wahyu untuk menyempurnakan Fitrahnya dengan ilmu, amal, dan aqal ketika Allah 

memberikan petunjuk. Maka tidak ada Tuhannya manusia yang memberikan Syariat kepada 

manusia untuk beribadah, tidak juga menghalalkan, juga mengharamkan kepada manusia 

melainkan kecuali atas izin kehendak Allah Swt. 

Tafsir Al Quran al Ḥakim 

Ketika wafat, Abduh dengan ceramahnya baru menyelesaikan tulisan tafsirnya sampai 

Surat Al Nisa 126, atau lima jus pertama dari al Quran, kemudian Ridha meneruskan sampai wafat 

dan menyelesaikan sampai surat Yusuf 101.20 Namun tafsir al Manar yang terbit dalam bentuk buku 

hanya memuat penafsiran Ridha surat Yusuf ayat 52, hal ini dimaksudkan agar buku yang 

diterbitkan dalam 12 Volume itu masing-masing volume hanya memuat penafsiran satu juz al-quran 

saja. 

Dalam studinya, Hamim Ilyas berpendapat bahwa reputasi Abduh dan Ridha dalam 

pembaruan menunjukkan bahwa keduanya menggunakan metode penafsiran yang kedua penjelasan 

Tahlili dalam wacana para ulama. Menurut Al Ẓarqani, corak baru dalam penafsiran aliran 

diciptakan oleh tafsir al Manar, yaitu al Adaby al Ijtima'i.21 

1. Muhammad Abduh 

Nama aslinya adalah Muhammad, sedangkan Abduh adalah nama ayahnya, penyatuan 

nama anak dengan anaknya tanpa “bin” merupakan fakta yang tidak lazim dalam tradisi Arab, 

nama ayahnya tersebut digunakan untuk memudahkan karena terdapat banyak sekali yang 

bernama Muhammad.  

Penulis biografi Abduh bahkan menyebut nama kakeknya, Muhammad ibnu Abdullah 

ibnu Hasan khayr Allah. Abduh dilahirkan pada tahun 1266 H atau 1849 M di wilayah propinsi 

al Gharbiyah Mesir. Namun, tidak ada yang tahu di mana dia dilahirkan setelah ayahnya 

meninggalkan kampung halamannya di Mahallat Nasr dan melarikan diri ke wilayah provinsi 

 
19 Hamim Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan 

Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar” (UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2002). 
20 Muhammad Al-dzahabi, Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun (Kairo: Maktabah Wahbah, n.d.). h. 406 
21 Hamim Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan 

Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” h. 124 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

261 

untuk menghindari kekerasan pemerintahan Khedlve Muhammad Aly, yang menuduhnya telah 

menentang dan kemudian menghukumnya dengan hukuman penjara, membuatnya harus 

berpindah.22 

2. M. Rasyid Ridha  

Penyusun al Manar yang kedua ini adalah Muhammad Rasyid, dan Ridha adalah nama 

keluarganya. Dalam silsilah keluarga yang ditulis oleh sepupunya abd al Rahman menyebutkan 

nama lengkap Rasyid adalah al Sayyid Muhammad Rasyid ibn al Sayyid Muhammad Baha’ al 

din ibn al Sayyid Manna’ Aly khalifah al Bahgdady.23 

Ridha dilahirkan di al Qalamun, desa yang dibangun kakeknya di pegunungan Libanon 

sekitar 3 mil dari Tripoli, pada 27 Jumadi al Ula 1282 H, atau 23 September 1845. Menurut 

sensus Turki Usman, desa itu disebut Sayyidah al Ara wa al Mazari karena semua penduduknya 

termasuk Ridha dan keluarganya adalah keturunan Nabi, dan mereka menggunakan gelar Sayyid 

di depan nama mereka. Ridha, seorang dewasa yang tenang, tumbuh dan memperoleh 

pendidikan dasar. Di al Kittab. Ridha menghafal sendiri banyak ayat al-Quran, tetapi dia tidak 

sampai khatam karena terlalu sibuk dengan belajar. Dibandingkan dengan Abduh, Ridha masuk 

Madrasah agak terlambat.24 

Setelah dewasa, Ridha menulis kepada al Afghany untuk menjadi muridnya, tetapi al 

Afghany wafat tidak lama kemudian, jadi satu-satunya harapan untuk belajar adalah Abduh. 

Pada 23 Rajab 1315, atau 18 Januari 1898, Ridha tiba di Kairo dan berguru kepada Abduh. Dari 

pertemuan ini, Ridha mulai menulis tafsir al Manar, yang pada awalnya adalah tafsir tentang apa 

yang terjadi dalam majlis ilmu yang dipimpin oleh Abduh.25 

3. Karya–karya Muhammad Rasyid Riḍa 

a. a.Tafsir al Quran al Hakim 

b. al Wahy Muhammady 

c. al Waha biyun wa al Hijaz 

d. Ḍikr al Mawlid al Nabawy 

 

 

 

 
22 Hamim Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan 

Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar” (UIN Sunan Kalijaga, 

2002). h. 129 
23 Ilyas. h. 76 
24 Hamim Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan 

Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” h. 78 
25 Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan Muhammad Abduh 

Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” h. 87 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

262 

4. Kecenderungan  

Dari segi kecenderungan, tafsir al Mannar termasuk adaby Ijtima’iy, yaitu sosial 

kemasyarakatan, dalam menafsirkan selalu melalui pendekatan cultural, seperti yang tertuang 

dalam makna “Hidayah” dalam surat al Fatihah.26 

 

 الدلَلة بالطف علي ما يوصل المطلوب انّا
 

Muhammad Abduh menjelaskan bahwa Allah memberikan hidayah kepada manusia 

untuk memperoleh kebahagiaan melalui empat macam: 

a. Hidayah Wijdan al Tabi’y wa Ilham al Fiṭry 

Contohnya, bayi ketika lahir merasa haus atau lapar dan dapat bereaksi 

terhadap perasaan tersebut. 

b. Hidayah al Ḥawas wa al Masha ’ir 

Hidayah kedua ini merupakan kelanjutan dari hidayah pertama dalam 

menjangkau darinya. Terkadang hewan-hewan, memiliki kemampuan indra yang 

lebih cepat berfungsi dibandingkan manusia. 

Hidayah ini lebih tinggi dari hidayah pertama dan kedua, akal memilki 

kemampuan untuk menilai dan mengontrol kesalahan indra serta dapat 

menjelaskan sebab akibatnya. 

c. Hidayah al Din  

Hidayah ini mampu mengendalikan hawa nafsu, karena hawa nafsu dapat 

menipu dan mengalahkan akal. 

Abduh meyakini bahwa manusia memiliki kebebasan yang didasarkan pada keberadaan 

akhlaknya. Oleh karena itu, menurut Abduh, kehendak Tuhan tidak bersifat mutlak. Manusia 

diberikan kebebasan dengan keinginan dan kemampuan yang memungkinkan mereka untuk 

melakukan tindakan sesuai dengan akal mereka.27 

Epistemologi Muhammad Abduh dalam Tafsir: Studi terhadap Pendekatan al-

Adaby al-Ijtima’i 

Corak Penafsiran Al adabi Ijtima’i bersandar pada persoalan sosial, karenanya 

kebaruan corak tersebut menitikberatkan pada persoalan sosial. Persoalan sosial 

bermacam-macam dan berbeda-beda di tiap masa dan tempatnya. Dengan demikian, 

 
26 Ridlo, Tafsir Al Quran Al Hakim. Vol 2 h. 136 
27 Rasam, “Muhammad Abduh Dan Pemikiran-Pemikirannya,” Jurnal UINSU 1 no 2 (2021). h. 151 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

263 

corak al Adabi Ijtimai yang satu dengan yang lainnya terdapat perbedaan.28 Muhammad 

Abduh melakukan penafsirannya terhadap al Quran berdasarkan 9 prinsip:  

1. Melihat ayat dalam surat merupakan satu kesatuan yang selaras (Wihdah 

Muanasigah). 

2. Al Quran bersifat universal dan komprehensif, artinya ayat-ayat al Quran tidak 

dibatasi oleh suatu masa dan tidak ditujukan pada perseorangan tertentu. 

3. Al Quran merupakan sumber hukum yang merupakan sebagai sandaran dari berbagai 

madzhab.  

4. Abduh berusaha untuk membuktikan bahwa al Quran memerintahkan manusia untuk 

menggunakan akal serta tidak memperbolehkan mengikuti pendapat ulama terdahulu, 

terlebih jika tidak ada dalil yang kuat dalam pendapat tersebut. 

5. Abduh menempatkan akal sebagai pegangan dan penentu dalam memahami al Quran. 

Pendapat Abduh mengatakan bahwa wahyu dan akal mustahil jika bertentangan, 

maka menggunakan akal secara luas harusnya digunakan untuk memahami atau 

menafsirkan ayat-ayat al Quran. 

6. Meminimalisir pembahasan yang berkaitan dengan ayat-ayat Mubhamah. 

7. Sumber ajaran agama adalah al Quran, sedangkan sanad belum tentu dapat 

dipertanggungjawabkan. Oleh sebab itu, seseorang harus kritis dalam menerima 

sebuah hadis. 

8. Hendaklah berhati-hati dalam pengambilan riwayat penafsiran bil ma’sur, terutama 

dalam mengambil riwayat Israiliyyat. 

9. Abduh berpendapat bahwa keterbelakangan manusia disebabkan oleh kebodohan dan 

kedangkalan pengetahuan mereka yang diakibatkan dari taqlid. Maka abduh 

menekankan agar harus kuat dan teguh dalam pengaturan kehidupan sosial yang 

berdasarkan petunjuk dari al Quran.29 

Berdasarkan uraian pada beberapa point yang berkaitan dengan pemikiran dasar 

Abduh mengenai corak al Adabi Ijtimai, dapat dipahami bahwa tafsir al Adabi ijtimai 

muncul sebagai respons terhadap tuntutan perkembangan zaman dan realitas sosial yang 

melahirkan penafsiran dengan corak baru. Corak tafsir ini berusaha menggali 

pemahaman nash-nash al Quran dengan mengungkapkan al Quran secara teliti, 

menggunakan makna dalam al Quran dengan gaya bahasa yang indah dan menarik, 

namun tetap mudah dipahami. Ayat-ayat al Quran dalam penafsiran al Adabi ijtimai 

 
28 Dedek Suchi Fatyucha, Muhamad Ali, and Mustofa Kamal, “Analisis Transformasi Isi Penafsiran 

Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al-Manar Pra Dan Pasca Generasi Mufassir,” Qaf: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 6, no. 02 (2024) 
29 Fatyucha, Ali, and Kamal. 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

264 

ditafsirkan dengan bahasa yang lugas yang mengintegarasikan al Quran dengan realitas 

sosial dan sistem budaya yang sedang berkembang. Melalui corak al Adabi Ijtimai, 

Abduh berupaya untuk merepresentasikan corak tafsirnya dengan tafsir lainnya dan 

meletakkan beberapa prinsip dasar yang dijadikan acuan dalam penafsiran terhadap 

nash-nash al Quran.30 

Corak al adabi Ijtimai yang dimuat dalam Tafsir al Manar banyak menguraikan 

persoalan-persoalan sosial, seperti persoalan Khurafat, penindasan rakyat, taklid buta 

dan seruan berijtihad. Semua persoalan itu merujuk pada kelemahan berpikir umat 

islam, sehingga muatan persoalan coral al Adabi Ijtimai dalam Tafsir al Manar adalah 

optimalisasi akal sebagai sumber keilmuan.31 

 

KESIMPULAN  

Transformasi epistimologi tafsir yang dilakukan Abduh dapat terbagi menjadi beberapa 

bagian: 1) Basis Epistimologis Rasionalis; 2) Tafsir dengan Orientasi Sosial; 3) Penolakan terhadap 

Dogmaatisme Tradisional. Melalui Tafsir al Manar, Abduh menampilkan tafsir yang menekankan 

aspek sosial dan peradaban, di antara ciri penerapan pendekatannya antar lain: 1) Mengaitkan ayat 

dengan problem kemiskinan, kebodohan dan kolonialisme; 2) Menafsirkan ayat-ayat hukum 

dengan menekankan maqashid Syariah; 3) Menolak kisah-kisah Israiliyyat yang tidak relevan; 4) 

Menjadikan bahasa al Quran sebagai inspirasi moral dan spiritual yang aplikatif bagi kehidupan 

sehari-hari. 

Secara implikasi penelitian ini menemukan bahwa transformasi epistimologi tafsir yang 

dilakukan Muhammad Abduh melahirkan paradigma baru, yaitu: 1) al quran sebagai teks dinamis 

yang harus dibaca sesuai perkembangan zaman; 2) relevansi sosial tafsir menjadi prioritas, sehingga 

pesan al quran dapat menjawab persoalan sosial, pendidikan, dan keterbelakangan umat; 3) 

pergeseran metodologi tafsir dari dogmatis menuju rasionalis; 4) inspirasi bagi pembaruan tafsir 

kotemporer, khususnya di dunia Islam modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdurrahman, dan Soejono. Bentuk Penelitian Suatu Pemikiran Dan Penerapan,. Jakarta: Rineka 

Cipta, 1999. 

Arikunto, Suharsini. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek. Jakarta: PT Rineka Cipta, 

2002. 

 
30 bustami Saladin, “Reaktualisasi Corak Tafsir Adab Al-Ijtima’i Dalam Menjawab Realitas Sosial 

Kemasyarakatan Dan Perkembangan Zaman,” JURNAL SOPHIST 2, no. 2 juli (2020). h. 332 
31 Syifaul Jannah Mohammad Fattah, Ahmad Mahfud, Fitrah Sugiarto, “Corak Penafsiran 

Muhammad Abduh Dan Muhammad Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manar,” Reflektika 18, no. 1 (2023). h. 

45 



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan 

Al-Adaby Al-Ijtima’i 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

265 

Bustami Saladin. “Reaktualisasi Corak Tafsir Adab Al-Ijtima’i Dalam Menjawab Realitas Sosial 

Kemasyarakatan Dan Perkembangan Zaman.” JURNAL SOPHIST 2, no. 2 juli (2020). 

Fakhr ad-Din Ar-Razi. Mafâtîh Al-GhaibAt-Tafsîr Al-Kabîr. Lebanon: Dar Alfikr, 1981. 

Fatyucha, Dedek Suchi, Muhamad Ali, and Mustofa Kamal. “Analisis Transformasi Isi Penafsiran 

Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al-Manar Pra Dan Pasca Generasi Mufassir,” Qaf: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 02 (2024). 

Hamim Ilyas. “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan Muhammad 

Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2002. 

Moh. Ihsan Laporan. Penelitian Studi Analisis Tafsir Jalalin. surabaya: UIN Sunan Ampel, 2003. 

Mohammad Fattah, Ahmad Mahfud, Fitrah Sugiarto, Syifaul Jannah. “Corak Penafsiran 

Muhammad Abduh Dan Muhammad Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manar.” Reflektika 18, 

no. 1 (2023). 

Muhammad Al-dzahabi. Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun. Kairo: Maktabah Wahbah, n.d. 

Nasrudin Baidan. Metode Panafsiran Al Quran. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002. 

Quraish Shihab. Studi Kritis Tafsir Al-Manar; Keistimewaan Dan Kelemahannya. Ujung Pandang: 

IAIN Alauddin, 1994. 

Rasam. “Muhammad Abduh Dan Pemikiran-Pemikirannya.” Jurnal UINSU 1 no 2, (2021). 

Ridlo, Rasyid. Tafsir Al Quran Al Ḥakim. dar al Fikr, n.d. 

Ridwan Nasir. Memahami Al Quran Perspektif Baru Metodologi Tafsir Muqarin. surabaya: IAIN 

Sunan Ampel Pasca Sarjana, 2003. 

Rosihon Anwar. Ulum Al Quran. Bandung: CV Pustaka Setia, 2008. 

Syafril, Amaruddin Asra. “Tafsir Adabi Ijtima’i Telaah Atas Pemikiran Tafsir Muhammad Abduh.” 

Jurnal Syahadah 7, no. 1 (2019). 

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan Dan Pengembangan Bahsa Depdikbud. Kamus Besar 

Bahasa Indonessia. Jakarta: Balai Pustaka, 2001. 

Zubair, Anton Bakker dan Ahmad Hariz. Metodologi Penelitian Filsafa. Yogyakarta: kaniswis, 

1994. 

 

 


