AL-MUHITH

JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS
E-ISSN : 2963-4024 (media online)
P-ISSN : 2963-4016 (media cetak)
DOI  :10.35931/am.v5i1.5815

MUHAMMAD ABDUH DAN TRANSFORMASI EPISTEMOLOGI TAFSIR:
STUDI TERHADAP PENDEKATAN AL-ADABY AL-IJTIMA’L

Lailatul Mas’udah
Universitas Kiai Abdullah Fagih Gresi (UNKAFA)
masudah@unkafa.ac.id

Abstrak

Penelitian ini mengkaji corak tafsir al-Adaby al-Ijtima’i dalam pemikiran Muhammad Abduh, khususnya
sebagaimana tertuang dalam Tafsir al-Qur’an al-Hakim atau yang lebih dikenal dengan Tafsir al-Manar.
Tafsir ini merupakan upaya Abduh dalam merespons kondisi sosial umat Islam yang mengalami
keterbelakangan intelektual dan krisis identitas akibat kolonialisme dan kemunduran pemikiran. Dengan
pendekatan tahlili bi al-ra’yi, Abduh menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara rasional, kontekstual, dan
relevan dengan dinamika sosial zamannya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
studi pustaka (library research), serta dianalisis secara deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa tafsir bercorak al-Adaby al-Ijtima’i yang dikembangkan Abduh menekankan pentingnya penggunaan
akal, penolakan terhadap taklid buta, kritik terhadap khurafat, serta ajakan untuk mengintegrasikan nilai-
nilai Al-Qur’an dalam pembaruan sosial. Epistemologi tafsir Abduh didasarkan pada prinsip bahwa Al-
Qur’an bersifat universal dan harus dibaca dengan kesadaran historis, sosial, dan intelektual. Corak tafsir
ini menjadi bukti bahwa penafsiran Al-Qur’an dapat menjadi instrumen transformasi masyarakat ketika
dilakukan dengan pendekatan yang kontekstual, ilmiah, dan responsif terhadap kebutuhan zaman. Hal ini
Menunjukkan bagaimana tafsir tersebut menjadi bentuk respon terhadap kondisi sosial umat Islam pada
masa kolonial dan kemunduran intelektual. Menelusuri prinsip epistemologis yang mendasari pendekatan
tafsir Abduh, serta bagaimana pendekatan tersebut mampu menjawab persoalan sosial secara kontekstual
dan rasional.

Kata Kunci: Tafsir al-Adaby Al-ljtima’i, Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, Epistemologi Tafsir,
Pembaruan Islam

Abstract

This study examines the interpretation of al-Adaby al-Ijtima'i in the thought of Muhammad Abduh,
particularly as expressed in his Tafsir al-Qur'an al-Hakim, better known as Tafsir al-Manar. This
interpretation represents Abduh's attempt to respond to the social conditions of Muslims experiencing
intellectual backwardness and an identity crisis due to colonialism and the decline of thought. Using the tahlil
bi al-ra'yi approach, Abduh interpreted Qur'anic verses rationally, contextually, and relevantly to the social
dynamics of his time. This study employed qualitative methods with a library research approach and was
analyzed descriptively and analytically. The results indicate that Abduh's interpretation of al-Adaby al-
ljtima'i emphasizes the importance of reason, rejects blind imitation (taqlid), critiques superstition, and
encourages the integration of Qur'anic values into social reform. The epistemology of Abduh's interpretation
is based on the principle that the Qur'an is universal and must be read with historical, social, and intellectual
awareness. This interpretation demonstrates that Qur'anic interpretation can be an instrument of societal
transformation when approached contextually, scientifically, and responsively to the needs of the times. This
demonstrates how this interpretation served as a response to the social conditions of Muslims during the
colonial period and intellectual decline. This study explores the epistemological principles underlying
Abduh's tafsir approach and how this approach can address social issues contextually and rationally.
Keywords: Tafsir al-Adaby Al-ljtima'i, Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, Epistemology of Interpretation,
Islamic Reform

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

252


https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5815
mailto:emailpenulispertama@gmail.com

Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i

© Author(s) 2026
BY This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Dalam khazanah pemikiran Islam modern, nama Muhammad Abduh menempati posisi
penting sebagai pelopor pembaruan yang menyatukan semangat keilmuan klasik dengan tuntutan
sosial yang dinamis. Di tengah arus stagnasi tafsir yang cenderung tekstual dan terlepas dari realitas
sosial, Abduh tampil dengan pendekatan yang menyegarkan: tafsir bercorak al-adaby ijtima’l, yakni
tafsir yang tidak hanya memerhatikan keindahan bahasa (adab), tetapi juga menaruh perhatian besar
pada persoalan sosial kemasyarakatan (ijtima’i). Sebagaimana pendapat Utsman amin, al Zahabi
mengatakan bahwa Abduh telah menghadirkan suatu paradigma baru dalam sejarah penafsiran al
Quran.!

Tafsir ini tidak lahir dari ruang hampa. Abduh hidup di masa di mana umat Islam
menghadapi krisis identitas, keterbelakangan pendidikan, serta dominasi kolonialisme yang
melumpuhkan daya pikir dan kemandirian. Melalui karya-karyanya, terutama dalam tafsir Al-
Manar yang disusunnya bersama Rasyid Ridha, Abduh menunjukkan bahwa Al-Qur'an bukanlah
kitab yang semata-mata dibaca untuk ibadah ritual, melainkan pedoman hidup yang harus mampu
menjawab persoalan zaman. Quraish Shihab mengatakan bahwa Abduh merupakan tokoh utama
dalam memprakarsai pondasi utama dalam penafsiran corak al Adabu ljtimai yang paling berjasa.?

Artikel ini akan mengulas secara mendalam corak tafsir al-adaby ijtima’i dalam pemikiran
Muhammad Abduh, dengan menyoroti karakteristik utama pendekatannya, latar historis yang
melingkupinya, serta pengaruhnya terhadap perkembangan tafsir modern. Di tengah gempuran
ideologi sekular dan modernisme Barat, Abduh hadir sebagai jembatan antara otoritas keilmuan
Islam klasik dan kebutuhan akan pembacaan Al-Qur'an yang relevan dengan kehidupan sosial umat

manusia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah penelitian perpustakaan, yang berarti mempelajari literatur seperti
kitab kuning, buku, dan karya ilmiah sebagai sumber data. Penelitian ini juga menggunakan jenis
penelitian kualitatif, yaitu pendekatan atau metode yang meneliti objek alami, dengan instrumen

utama dalam penelitian ini. Penelitian ini juga menekankan pada penggunaan ala penelitian sebagai

! Amaruddin Asra Syafril, “Tafsir Adabi Ijtima’i Telaah Atas Pemikiran Tafsir Muhammad Abduh,”
Jurnal Syahadah 7, no. 1 (2019). h. 3

2 Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir Al-Manar; Keistimewaan Dan Kelemahannya (Ujung Pandang:
IAIN Alauddin, 1994). h. 25

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

253


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i

sumber data.® Sedangkan pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
melalui kajian kaidah tafsir yang berkaitan dengan salah satu corak Tafsir, yang dalam hal ini
spesifik pada pembahasan pada Corak Al Adabi [jtima’l dalam konteks epistimologi Muhammad
Abduh.

Dalam penelitian ini penulis memakai langkah-langkah dan penerapannya sebagai berikut:
pertama, penulis menetapkan tema, yakni tentang Muhammad Abduh terhadap corak tafsir al Adabi
[jtima’i. Kemudian penulis menghimpun beberapa metode penafsiran dan corak penafsiran,
selanjutnya akan berfokus pada corak Adabi Ijtima’i yang dianalisa dengan karya Tafsir dari salah
satu mufassir yang menggunakan corak Adabi Ijtima’i, yakni Muhammad Abduh alam penelitian
ini, metode analisis data yang digunakan adalah metode deskriptif, yang menampilkan data dan
memberikan penjelasan mendalam tentangnya. Metode ini untuk menyelidiki dengan menceritakan

data, membuatnya mudah untuk menjelaskan bagaimana data tersebar.*

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tafsir
Dalam surat al Furgan ayat 33, dikatakan bahwa "Tidaklah orang-orang kafir datang

kepadamu membawa sesuatu yang ganjil, melainkan kami datangkan kepadamu suatu yang benar
dan penjelasan (tafsir) yang terbaik." Istilah "Tafsir" mengacu pada al Quran. Tafsir didefinisikan
dalam kamus bahasa Indonesia sebagai "keterangan atau penjelasan tentang ayat-ayat al Quran
Dapat disimpulkan bahwa tafsir al Quran adalah penjelasan atau keterangan untuk memperjelas
maksud yang sulit dipahami dari ayat-ayat al Quran.".®
Dalam bukunya, Nasrudin Baidan mengatakan bahwa dia belum menemukan buku yang
menjelaskan sejarah awal metode tafsir. Namun, dia hanya mengatakan bahwa metode tafsir
muncul bersamaan dengan tafsir.®
1. Bial Ra’yi
Menurut sumbernya, tafsir dibagi menjadi dua kategori: Tafsir bi Al Ma’Th ur dan
Tafsir bia Al ra’y. Dalam hal sasaran dan tartib ayat yang ditafsirkan, metode penafsiran dibagi
menjadi tiga: tahlili, Maudu'i, dan Nuzuly.” dalam pembahasan ini, hanya tafsir dengan metode

Tahlili dengan sumber bi al Ra’yi adalah pembahsan utama yang akan sedikit kami ulas.

% Soejono dan Abdurrahman, Bentuk Penelitian Suatu Pemikiran Dan Penerapan, (Jakarta: Rineka
Cipta, 1999). h. 9

4 Anton Bakker dan Ahmad Hariz Zubair, Metodologi Penelitian Filsafa (Yogyakarta: kaniswis,
1994). h. 70

> Nasrudin Baidan, Metode Panafsiran Al Quran (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). h. 40

® Nasrudin Baidan. h. 56

" Ridwan Nasir, Memahami Al Quran Perspektif Baru Metodologi Tafsir Mugarin (Surabaya: IAIN
Sunan Ampel Pasca Sarjana, 2003). h. 14

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

254



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i
2. Tafsir tahlili

Metode tafsir Tahlili menafsirkan ayat-ayat al Quran dengan cara yang urut dan tertib
sesuai dengan uraian ayat dan surat-surat dalam mushaf, mulai dari awal surat al Fatihah hingga
akhir surat al Nas.® Dalam definisi lain juga disebutkan tafsir tahlili dengan definisi yang sama,
tetapi Mohammad Hsan menyatakan bahwa metode tahlilil adalah yang paling sering digunakan
dalam kitab tafsir.°

Seperti yang telah kami jelaskan, tafsir tahlili cenderung memberikan penjelasan yang
lebih rinci daripada tafsir Mwdu'i sesuai dengan tujuan dan urutan ayat yang ditafsirkan. Tafsir
Mwdu'i hanya mengulas ayat-ayat yang berkaitan dengan tema yang dibahas dalam tafsirnya
dan menghimpun surat atau ayat lain yang masih berkaitan dengan tema tersebut.

3. Pengertian Tafsir bi Al Ra’y

Menurut Kklasifikasi tafsir bi al Ra'y berdasarkan sumbernya, ada beberapa pendapat
yang mendefinisikan tafsir bi al Ra'y, salah satunya adalah tafsir ayat-ayat al Quran berdasarkan
ijtihad dan pemikiran mufassir terhadap tuntutan kaidah bahasa Arab dan kesusastraannya, teori
ilmu pengetahuan setelah menguasai sumbernya.°

Tafsir bi al Ra’y muncul setelah tafsir bi al Ma’thur, meskipun ra’yu dalam pengertian
akal sudah digunakan para sahabat ketika menafsirkan al Quran, terlebih lagi karena ijtihad
adalah salah satu sumber penafsiran pada masa sahabat.*

Dalam menyikapi munculnya tafsir bi al Ra’y, para Ualma terbagi menjadi dua
kelompok yaitu kelompok yang menyepakati atau menyetujui dipebolehkannya menafsirkan
ayat al Quran dengan menggunakan Ra’y, yang masing-masing kelompok mempunyai alasan
atau argumen dan dalil-dalil yang kuat, salah satu dalil al Quran yang menjadi pedoman tiap
masing-masing kelompok adalah sebagai berikut:

a. Kelompok yang melarangnya, bahkan mnjelang abad Il H, penafsiran dengan menggunakan
Ra’y belum mendapatkan legitimasi yang luas. Dan salah satu argument yang tidak
menyepakati adalah bahwa menafsirkan al Quran berdasarkan Ra’y berarti membicarakan
Firman Allah tanpa pengetahuan. Dengan demikian hasil penafsirannya hanya bersifat

perkiraan semata, sebagaimana dalam surat al Isra ayat 36

8 Ridwan Nasir.

® Moh. Ihsan Laporan, Penelitian —Studi Analisis Tafsir Jalalin (surabaya: UIN Sunan Ampel, 2003).
h. 33

10 Ridwan Nasir, Memahami Al Quran Perspektif Baru Metodologi Tafsir Mugarin. h.15

11 Rosihon Anwar, Ulum Al Quran (Bandung: CV PUSTAKA SETIA, 2008). h. 220

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

255



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i

Y"’/uu\fvu}\y;wj;aﬂ\”“m v“ ..... @/éﬂ;ﬁﬂu"”y}

Artinya: “Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai
pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan, dan hati,
semuanya itu akan diminta pertanggungjawabannya.”

b. Kelompok yang menyepakatinya, mereka mengemukakan pendapat sebagai berikut:
1) Seandainya tafsir al Ra’y dilarang, mengapa ijtihad diperbolehkan. Sedangkan Nabi
sendiri tidak menjelaskan makna atau penafsiran setiap ayat al Quran, hal ini
menunjukkan bahwa umatnya deberi kesempatan untuk berijtihad

2) Sebagaimana dalam surat Muhammad ayat 24:

dis i u}b e 71 0B b3 Y

Artinya: “Maka apakah mereka tidak memperhatikan al Quran ataukah hati mereka
terkunci.”

Ayat diatas menjelaskan bahwa kita disuruh untuk merenungkan dan memikirkan
apa yang ada dalam tiap ayat-ayat al Quran, maka dalam pandangan ini jelas bahwa
menggunakan Ra’y dalam memahami atau menfsiri ayat al Quran diperbolehkan.
Selanjutnya, ulama membagi tafsir bi al Ra’y menjadi dua bagian: Ra’y yang ditolak atau
dikritik (Mardud/Madzmum), dan bi al Ra’y yang dapat diterima atau dipuji
(Magbul/Mahmud).!? Tafsir bi al Ra’y dapat diterima selama menghindari hal berikut:

1) Mencoba menafsirkan ayat-ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah.

2) Mencoba menafsirkan ayat-ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah.

3) Menafsirkan ayat untuk mendukung suatu madzhab yang juga penafsirannya mengikuti
madzhab tersebut dan menjadikan madzhab tersebut sebagai dasar.

4) Menafsirkan al-Quran dengan memastikan bahwa makna yang diinginkan Allah tidak
didukung oleh bukti.*?

4. Dari segi focus penafsirannya atau coraknya, tafsir dapat dibagi menjadi:
a. Tafsir Lughawi (adaby ijtima’iy)

Tafsir berfokus pada bidang bahasa seperti I'rab, pembentukan kata, dan susunan

kalimat. Tafsir al Baya n li al Quran Karim karya Bint al Shati’ adalah salah satu contoh

tafsir dengan corak ini, yang menjelaskan kandungan arti yang dimaksud.

12 Rosihon Anwar. h. 224
13 Rosihon Anwar.

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

256



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i
b. Tafsir Ahkam
Tafsir, di mana diskusi tafsirnya berpusat pada bidang hukum syariat dan fikih.
Dalam tafsir ini, hukum Islam diisbatkan dalam berbagai bidang, seperti ibadah, muamalah,
dan jinayah. Tafsir Aly al Sabuny atas Ayat al Ahkam adalah salah satu contoh tafsir yang
menjadi pusat studi fikih.
c. Tafsir Sufi
Tafsir ini berfokus pada ilmu Batiniyah dan Tasawuf. Ini juga disebut tafsir Ishary,
seperti yang dikatakan oleh al-Sabuny dalam menafsirkan surat al-Kahfi tentang orang-orang
yang dibuka oleh Allah dan diberi pemahaman dan pengertian yang berbeda dari orang lain.
d. Tafsir I’tizali
Tafsir ini, yang menekankan pembahasan di bidang Agidah Mu tazilah, sering
digunakan untuk menguatkan dan mempertahankan keyakinannya.
e. Tafsir Syi’i
fokus penafsiran dalam diskusi ini adalah aliran Syi'ah dan semua cabangnya,
terutama dalam bidang Agidah Syi'ah, seperti Zaidiyah dan Istna Al Shiyashah.
f. Tafsir llmi
adalah satu contoh tafsir ilmi adalah Tafsir al Jawahir karya Tantawi Jawhary, yang
membahas ilmu pengetahuan umum dan sains, khususnya alam semesta atau kauniyah. Tafsir
ilmi juga menggabungkan teori dan beberapa cabang ilmu lainnya.'4
5. Contoh Tafsir Tahlili bi al Ra’y
Diantara kitab tafsir yang dapat dikatakan bi al Ra’y Mahmud adalah Mafa tihal Gayb
karya Fahr al Razy, Anwar al Tanzil wa asrar al Ta’wil karya al Baydawi, Lubab al Ta’wil fi
Ma’any Tanzil.*> Berikut adalah contoh penafsiran dalam kitab Tafsir al Quran a/ Hakim karya
M.Rasyid Ridha dalam surat al Fatihah ayat 1 dan 2 :

Y EM.&J\ &5 & Aaddy el RS oy

Sebelum menafsirkan ayat, dia berkomentar tentang perbedaan pendapat tentang lafad
"Bismillah": Ustad al Imam tidak menyebutkan apakah lafad "Bismillah" termasuk dalam salah
satu ayat al-Fatihah, tetapi ada perbedaan pendapat tentang hal ini. Ustad menyimpulkan bahwa
setiap keterangan dalam surat al-Fatihah adalah dari al-Quran, jadi kita mengatakan bahwa itu

termasuk dari ayat al-Quran.

14 Moh. Ihsan Laporan, Penelitian Studi Analisis Tafsir Jalalin. h. 34-36
15 Rosihon Anwar, Ulum Al Quran. h. 226

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

257



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i
Disebutkan juga bahwa para muslim setuju bahwa Basmallah termasuk dalam surat al
Naml dan merupakan sebagian dari surat al Fatihah. Ulama' berbeda pendapat tentang posisi
Basmallah pada setiap surat; beberapa berpendapat bahwa itu termasuk dalam ayat dari setiap
surat, seperti yang dikatakan oleh Ulama' salaf dari ahli Makkah, termasuk Ulama' Ahli Figih
dan ahli Qurro', seperti Ibn Kathir, dan Ulama' dari Kufah, seperti
Beliau juga mengutip beberapa riwayat, diantaranya adalah yang diriwayatkan oleh al
Hakim:

gl Sl a ghd 599 el bt e s JBy Szl (3 1 SU a2
AN A s 1536 (o 5 6) b k) G513 0 o ) gy JB)) JB 5

Artinya: Diriwayatkan dari al Hakim dalam kitab Mustadrak, berkata Sahih dari
Syaikhani. Diriwayatkan al Dar Qutni dari Hadis Abu Hurairah berkata: Rasulullah
Saw berkata ketika kamu membaca “Alhamdulillah” yakni surat Alnamdulillah maka
bacalah bismillahirrahmanirrahim karena sesungguhnya itu adalah Ummul Quran dan
Sab’u al Mathany dan Bismillah adalah salah satu ayatnya.

Setelah memberi prolog, kemudian memulai dengan menyantumkan satu ayat yang akan
ditafsiri, yaitu lafad “Bismillahirrahmanirrahim”; beliau memulai dengan penjelasan lafad
“ax¥1” beliau berpendapat lafad tersebut adalah sebuah lafad yang menunjukkan sebuah jenis
dari beberapa jenis seperti Batu dan kayu. Lafad tersebut adalah lafd yang dapat diucapkan
dengan lisan dan ditulis dengan pena, akan tetapi kemudian dijelaskan lagi: ketika kamu
menyebutkan Asma Allah seperti a/ ‘Azyz, al Hakim adalah tidak dimaksudkan dengan sebutan
“nama” (Ismu) akan tetapi yang dimaksud disini adalah “menyebut” Allah, seperti pada
beberapa keterangan bahwa mulailah sesuatu dengan menyebut Allah, yang dengan harapan

perbuatan tersebut mendapat keberkahan dari Allah:
V,;.;jf S A o seperti membunyikah w>J &) Ay

Lafad jalalah ((<)) lafad tersebut adalah sebuah zat yang keberadaannya adalah wajib.
Yangmana lafad asalnya adalah ((4!')) kemudian hamzah dibuang dan kemasukan Alif dan Lam.
Adapula yang mengatakan lafad asalnya ((+¥')) dalam makna bahasa adalah sesuatu yang

mutlaq untuk disembah, dan setiap sesuatu yang disembah disebut sebagai “4l! yang kemudian

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

258



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i
dimutlagkan lagi menjadi 4 karena lafad tsersebut adalah julukan yang mulia, yang dikhususkan
dalam bahasa Arab adalah sang pencipta langit dan bumi serta pencipta segala sesuatu. *6

Lafad jalalah adalah lafad yang menunjukkan arti husus tunggal yang sempurna, seperti
pada penggunaaan lafad “A4/ Najm” yang dikhususkan untuk menyebutkan kepada binyang
“Thurayya” saja. Sebagaimana kisah yang telah terjadi pada masa Arab jahiliyah, ketika mereka
ditanya “siapakah yang menciptkan kamu atau siapakah yang menciptakan langit dan bumi?”
mereka berkata “Allah”’, dan ketika mereka ditanya tentang beberapa tuhan mereka seperti La
ta atau ‘Uza “apakah La fa ‘Uza menciptakan sesuatu yang telah ada ini?” mereka berkata
“tidak” jelaslah penggunaan lafad tersebut dan orang Arab juga menyakininya

Lafad a5 (a3 adalah dua lafad yang tercetak dari satu lafad yaitu lafad dea 3l yaitu
bermakna perihnya hati yang kemudian si pemilik hati tersebut bangkit dan memberikan manfaat
kebaikan bagi orang lain. Makna tersebut adalah Muha | bagi Allah dengan makna yang dikenal
dengan sifat manusia, karena bagi manusia perasaan pedih dalam hati mempunyai penawar
sebuah kebaikan, sedangkan yang demikian tidak mungkin bagi Allah mengalami hal demikian.
Maka makna yang dimaksud dalam lafad ini jika dinisbatkan pada Allah adalah “Rahmat yang
dampaknya adalah Thsan™.Y’

Ualama' jumhur berpendapat bahwa Arrahman adalah kenikmatan yang lembut,
sedangkan Arrahman adalah kenikmatan dengan kenikmatan yang agung. Sebagian ualama juga
berpendapat bahwa Arrahman adalah kenikmatan yang diberikan hanya kepada orang Mu'min,
bukan kepada orang kafir atau orang lain.

Ketika orang Arab menyebut sifat Allah dengan memberi pujian yang maha pengasih
(Arrahman), yang dimaksud adalah berfaidah pemberi nikmat, karena Rahmat adalah sifat wajib
yang disandang Allah. Selain itu, diketahui bahwa Allah memiliki sifat permanen yang dikenal
sebagai "Rahmat".*®

Sesungguhnya makna ' adalah memuji dengan lisan dan mengukuhkan dengan
keindahan, karena kalimat pujian adakalanya mengandung pujian dan celaan, lafad tersebut juga
adalah penghususan bagi sifat Allah, karena sifat tersebut adalah pujian dari setiap pujian.
Adapun magam “Mahmud” bagi nabi Muhammad Saw adalah pujian yang diperoleh manusia
dari kebaikan Doa dan Syafaatnya.

ok W&, adalah sifat yang menerangkan bentuk pujian yang mutlag, dan lafad o wi

adalah lafad jama’ yang dimaksudkan adalah setiap keadaan yang mungkin, yakni sesungguhnya

Allah adalah Tuhan dari segala sesuatu yang masuk dalam lafad alam. Sebagian ulama’

16 Rasyid Ridlo, Tafsir Al Quran Al Hakim (dar al Fikr, n.d.).
17 Fakhr ad-Din Ar-Razi, Mafatih Al-GhaibAt-Tafsir Al-Kabir (Lebanon: Dar Alfikr, 1981).
18 Ridlo, Tafsir Al Quran Al Hakim.

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

259



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i

berpendapat yang dimaksud .. W adalah seluruh yang ada dialam baik dari jenis malaikat,

manusia dan jin. Imam ja’far Shadiq berpendapat bahwa yang dimaksud disisni adalah hanya
manusia.®

lafad -, sifat ketuhanan Allah bagi manusia yang sangat jelas. Ketuhanan di sini adalah

pertama tentang penciptaan, Allah menciptakan makhluk dengan sempurna, sempurna
badannya, kekuatannya, dan akalnya. Kedua adalah tentang Syariat pengetahuan, Allah
memberikan wahyu untuk menyempurnakan Fitrahnya dengan ilmu, amal, dan agal ketika Allah
memberikan petunjuk. Maka tidak ada Tuhannya manusia yang memberikan Syariat kepada
manusia untuk beribadah, tidak juga menghalalkan, juga mengharamkan kepada manusia
melainkan kecuali atas izin kehendak Allah Swt.

Tafsir Al Quran al Hakim

Ketika wafat, Abduh dengan ceramahnya baru menyelesaikan tulisan tafsirnya sampai
Surat Al Nisa 126, atau lima jus pertama dari al Quran, kemudian Ridha meneruskan sampai wafat
dan menyelesaikan sampai surat Yusuf 101.2° Namun tafsir al Manar yang terbit dalam bentuk buku
hanya memuat penafsiran Ridha surat Yusuf ayat 52, hal ini dimaksudkan agar buku yang
diterbitkan dalam 12 Volume itu masing-masing volume hanya memuat penafsiran satu juz al-quran
saja.

Dalam studinya, Hamim llyas berpendapat bahwa reputasi Abduh dan Ridha dalam
pembaruan menunjukkan bahwa keduanya menggunakan metode penafsiran yang kedua penjelasan
Tahlili dalam wacana para ulama. Menurut Al Zargani, corak baru dalam penafsiran aliran
diciptakan oleh tafsir al Manar, yaitu al Adaby al ljtima'i.

1. Muhammad Abduh

Nama aslinya adalah Muhammad, sedangkan Abduh adalah nama ayahnya, penyatuan
nama anak dengan anaknya tanpa “bin” merupakan fakta yang tidak lazim dalam tradisi Arab,
nama ayahnya tersebut digunakan untuk memudahkan karena terdapat banyak sekali yang
bernama Muhammad.

Penulis biografi Abduh bahkan menyebut nhama kakeknya, Muhammad ibnu Abdullah
ibnu Hasan khayr Allah. Abduh dilahirkan pada tahun 1266 H atau 1849 M di wilayah propinsi
al Gharbiyah Mesir. Namun, tidak ada yang tahu di mana dia dilahirkan setelah ayahnya

meninggalkan kampung halamannya di Mahallat Nasr dan melarikan diri ke wilayah provinsi

19 Hamim Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan
Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar” (UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2002).

20 Muhammad Al-dzahabi, Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun (Kairo: Maktabah Wahbah, n.d.). h. 406

2l Hamim Ilyas, ‘“Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan
Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” h. 124

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

260



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan

Al-Adaby Al-Ijtima’i
untuk menghindari kekerasan pemerintahan Khedlve Muhammad Aly, yang menuduhnya telah
menentang dan kemudian menghukumnya dengan hukuman penjara, membuatnya harus
berpindah.?

2. M. Rasyid Ridha

Penyusun al Manar yang kedua ini adalah Muhammad Rasyid, dan Ridha adalah nama
keluarganya. Dalam silsilah keluarga yang ditulis oleh sepupunya abd al Rahman menyebutkan
nama lengkap Rasyid adalah al Sayyid Muhammad Rasyid ibn al Sayyid Muhammad Baha’ al
din ibn al Sayyid Manna’ Aly khalifah al Bahgdady.?

Ridha dilahirkan di al Qalamun, desa yang dibangun kakeknya di pegunungan Libanon
sekitar 3 mil dari Tripoli, pada 27 Jumadi al Ula 1282 H, atau 23 September 1845. Menurut
sensus Turki Usman, desa itu disebut Sayyidah al Ara wa al Mazari karena semua penduduknya
termasuk Ridha dan keluarganya adalah keturunan Nabi, dan mereka menggunakan gelar Sayyid
di depan nama mereka. Ridha, seorang dewasa yang tenang, tumbuh dan memperoleh
pendidikan dasar. Di al Kittab. Ridha menghafal sendiri banyak ayat al-Quran, tetapi dia tidak
sampai khatam karena terlalu sibuk dengan belajar. Dibandingkan dengan Abduh, Ridha masuk
Madrasah agak terlambat.?*

Setelah dewasa, Ridha menulis kepada al Afghany untuk menjadi muridnya, tetapi al
Afghany wafat tidak lama kemudian, jadi satu-satunya harapan untuk belajar adalah Abduh.
Pada 23 Rajab 1315, atau 18 Januari 1898, Ridha tiba di Kairo dan berguru kepada Abduh. Dari
pertemuan ini, Ridha mulai menulis tafsir al Manar, yang pada awalnya adalah tafsir tentang apa
yang terjadi dalam majlis ilmu yang dipimpin oleh Abduh.?

3. Karya—karya Muhammad Rasyid Rida
a. a.Tafsir al Quran al Hakim
b. al Wahy Muhammady
¢. al Waha biyun wa al Hijaz
d. Dikr al Mawlid al Nabawy

22 Hamim Ilyas, ‘“Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan
Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar” (UIN Sunan Kalijaga,
2002). h. 129

2 Jlyas. h. 76

24 Hamim Ilyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan
Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” h. 78

25 [lyas, “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan Muhammad Abduh
Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” h. 87

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

261



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i
4. Kecenderungan

Dari segi kecenderungan, tafsir al Mannar termasuk adaby Ijtima’iy, yaitu sosial

kemasyarakatan, dalam menafsirkan selalu melalui pendekatan cultural, seperti yang tertuang

dalam makna “Hidayah” dalam surat al Fatihah.?®

ekl Loy Lo s Calally AN )

Muhammad Abduh menjelaskan bahwa Allah memberikan hidayah kepada manusia
untuk memperoleh kebahagiaan melalui empat macam:
a. Hidayah Wijdan al Tabi’y wa Ilham al Fitry

Contohnya, bayi ketika lahir merasa haus atau lapar dan dapat bereaksi
terhadap perasaan tersebut.

b. Hidayah al Hawas wa al Masha ’ir

Hidayah kedua ini merupakan kelanjutan dari hidayah pertama dalam
menjangkau darinya. Terkadang hewan-hewan, memiliki kemampuan indra yang
lebih cepat berfungsi dibandingkan manusia.

Hidayah ini lebih tinggi dari hidayah pertama dan kedua, akal memilki
kemampuan untuk menilai dan mengontrol kesalahan indra serta dapat
menjelaskan sebab akibatnya.

c. Hidayah al Din

Hidayah ini mampu mengendalikan hawa nafsu, karena hawa nafsu dapat
menipu dan mengalahkan akal.

Abduh meyakini bahwa manusia memiliki kebebasan yang didasarkan pada keberadaan
akhlaknya. Oleh karena itu, menurut Abduh, kehendak Tuhan tidak bersifat mutlak. Manusia
diberikan kebebasan dengan keinginan dan kemampuan yang memungkinkan mereka untuk
melakukan tindakan sesuai dengan akal mereka.?’

Epistemologi Muhammad Abduh dalam Tafsir: Studi terhadap Pendekatan al-
Adaby al-Ijtima’i

Corak Penafsiran Al adabi Ijtima’i bersandar pada persoalan sosial, karenanya
kebaruan corak tersebut menitikberatkan pada persoalan sosial. Persoalan  sosial

bermacam-macam dan berbeda-beda di tiap masa dan tempatnya. Dengan demikian,

% Ridlo, Tafsir Al Quran Al Hakim. Vol 2 h. 136
27 Rasam, “Muhammad Abduh Dan Pemikiran-Pemikirannya,” Jurnal UINSU 1 no 2 (2021). h. 151

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

262



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan

Al-Adaby Al-Ijtima’i

corak al Adabi ljtimai yang satu dengan yang lainnya terdapat perbedaan.?® Muhammad

Abduh melakukan penafsirannya terhadap al Quran berdasarkan 9 prinsip:

1. Melihat ayat dalam surat merupakan satu Kkesatuan yang selaras (Wihdah
Muanasigah).

2. Al Quran bersifat universal dan komprehensif, artinya ayat-ayat al Quran tidak
dibatasi oleh suatu masa dan tidak ditujukan pada perseorangan tertentu.

3. Al Quran merupakan sumber hukum yang merupakan sebagai sandaran dari berbagai
madzhab.

4. Abduh berusaha untuk membuktikan bahwa al Quran memerintahkan manusia untuk
menggunakan akal serta tidak memperbolehkan mengikuti pendapat ulama terdahulu,
terlebih jika tidak ada dalil yang kuat dalam pendapat tersebut.

5. Abduh menempatkan akal sebagai pegangan dan penentu dalam memahami al Quran.
Pendapat Abduh mengatakan bahwa wahyu dan akal mustahil jika bertentangan,
maka menggunakan akal secara luas harusnya digunakan untuk memahami atau
menafsirkan ayat-ayat al Quran.

6. Meminimalisir pembahasan yang berkaitan dengan ayat-ayat Mubhamah.

7. Sumber ajaran agama adalah al Quran, sedangkan sanad belum tentu dapat
dipertanggungjawabkan. Oleh sebab itu, seseorang harus kritis dalam menerima
sebuah hadis.

8. Hendaklah berhati-hati dalam pengambilan riwayat penafsiran bil ma’sur, terutama
dalam mengambil riwayat Israiliyyat.

9. Abduh berpendapat bahwa keterbelakangan manusia disebabkan oleh kebodohan dan
kedangkalan pengetahuan mereka yang diakibatkan dari taglid. Maka abduh
menekankan agar harus kuat dan teguh dalam pengaturan kehidupan sosial yang
berdasarkan petunjuk dari al Quran.?®

Berdasarkan uraian pada beberapa point yang berkaitan dengan pemikiran dasar

Abduh mengenai corak al Adabi Ijtimai, dapat dipahami bahwa tafsir al Adabi ijtimai

muncul sebagai respons terhadap tuntutan perkembangan zaman dan realitas sosial yang

melahirkan  penafsiran dengan corak baru. Corak tafsir ini berusaha menggali
pemahaman nash-nash al Quran dengan mengungkapkan al Quran secara teliti,
menggunakan makna dalam al Quran dengan gaya bahasa yang indah dan menarik,

namun tetap mudah dipahami. Ayat-ayat al Quran dalam penafsiran al Adabi ijtimai

28 Dedek Suchi Fatyucha, Muhamad Ali, and Mustofa Kamal, “Analisis Transformasi Isi Penafsiran
Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al-Manar Pra Dan Pasca Generasi Mufassir,” Qaf: Jurnal llmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 6, no. 02 (2024)

29 Fatyucha, Ali, and Kamal.

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

263



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i
ditafsirkan dengan bahasa yang lugas yang mengintegarasikan al Quran dengan realitas
sosial dan sistem budaya yang sedang berkembang. Melalui corak al Adabi Ijtimai,
Abduh berupaya untuk merepresentasikan corak tafsirnya dengan tafsir lainnya dan
meletakkan beberapa prinsip dasar yang dijadikan acuan dalam penafsiran terhadap
nash-nash al Quran.*°

Corak al adabi Ijtimai yang dimuat dalam Tafsir al Manar banyak menguraikan
persoalan-persoalan sosial, seperti persoalan Khurafat, penindasan rakyat, taklid buta
dan seruan berijtihad. Semua persoalan itu merujuk pada kelemahan berpikir umat
islam, sehingga muatan persoalan coral al Adabi Ijtimai dalam Tafsir al Manar adalah

optimalisasi akal sebagai sumber keilmuan.

KESIMPULAN

Transformasi epistimologi tafsir yang dilakukan Abduh dapat terbagi menjadi beberapa
bagian: 1) Basis Epistimologis Rasionalis; 2) Tafsir dengan Orientasi Sosial; 3) Penolakan terhadap
Dogmaatisme Tradisional. Melalui Tafsir al Manar, Abduh menampilkan tafsir yang menekankan
aspek sosial dan peradaban, di antara ciri penerapan pendekatannya antar lain: 1) Mengaitkan ayat
dengan problem kemiskinan, kebodohan dan kolonialisme; 2) Menafsirkan ayat-ayat hukum
dengan menekankan magashid Syariah; 3) Menolak kisah-kisah Israiliyyat yang tidak relevan; 4)
Menjadikan bahasa al Quran sebagai inspirasi moral dan spiritual yang aplikatif bagi kehidupan
sehari-hari.

Secara implikasi penelitian ini menemukan bahwa transformasi epistimologi tafsir yang
dilakukan Muhammad Abduh melahirkan paradigma baru, yaitu: 1) al quran sebagai teks dinamis
yang harus dibaca sesuai perkembangan zaman; 2) relevansi sosial tafsir menjadi prioritas, sehingga
pesan al guran dapat menjawab persoalan sosial, pendidikan, dan keterbelakangan umat; 3)
pergeseran metodologi tafsir dari dogmatis menuju rasionalis; 4) inspirasi bagi pembaruan tafsir

kotemporer, khususnya di dunia Islam modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, dan Soejono. Bentuk Penelitian Suatu Pemikiran Dan Penerapan,. Jakarta: Rineka
Cipta, 1999.

Arikunto, Suharsini. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek. Jakarta: PT Rineka Cipta,
2002.

%0 bustami Saladin, “Reaktualisasi Corak Tafsir Adab Al-Ijtima’i Dalam Menjawab Realitas Sosial
Kemasyarakatan Dan Perkembangan Zaman,” JURNAL SOPHIST 2, no. 2 juli (2020). h. 332

31 Syifaul Jannah Mohammad Fattah, Ahmad Mahfud, Fitrah Sugiarto, “Corak Penafsiran
Muhammad Abduh Dan Muhammad Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manar,” Reflektika 18, no. 1 (2023). h.
45

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

264



Lailatul Mas’udah: Muhammad Abduh dan Transformasi Epistemologi Tafsir: Studi Terhadap Pendekatan
Al-Adaby Al-Ijtima’i

Bustami Saladin. “Reaktualisasi Corak Tafsir Adab Al-Ijtima’i Dalam Menjawab Realitas Sosial
Kemasyarakatan Dan Perkembangan Zaman.” JURNAL SOPHIST 2, no. 2 juli (2020).
Fakhr ad-Din Ar-Razi. Mafatih Al-GhaibAt-Tafsir Al-Kabir. Lebanon: Dar Alfikr, 1981.

Fatyucha, Dedek Suchi, Muhamad Ali, and Mustofa Kamal. “Analisis Transformasi Isi Penafsiran
Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al-Manar Pra Dan Pasca Generasi Mufassir,” Qaf: Jurnal
lImu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 02 (2024).

Hamim Ilyas. “Pandangan Muslim Modernis Terhadap Non-Muslim, Studi Pandangan Muhammad
Abduh Dan Rasyid Ridh Terhadap Ahli Kitab Dalam Tafsir Al Manar.” UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2002.

Moh. Ihsan Laporan. Penelitian Studi Analisis Tafsir Jalalin. surabaya: UIN Sunan Ampel, 2003.

Mohammad Fattah, Ahmad Mahfud, Fitrah Sugiarto, Syifaul Jannah. “Corak Penafsiran
Muhammad Abduh Dan Muhammad Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manar.” Reflektika 18,
no. 1 (2023).

Muhammad Al-dzahabi. Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun. Kairo: Maktabah Wahbah, n.d.
Nasrudin Baidan. Metode Panafsiran Al Quran. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

Quraish Shihab. Studi Kritis Tafsir Al-Manar; Keistimewaan Dan Kelemahannya. Ujung Pandang:
IAIN Alauddin, 1994.

Rasam. “Muhammad Abduh Dan Pemikiran-Pemikirannya.” Jurnal UINSU 1 no 2, (2021).
Ridlo, Rasyid. Tafsir Al Quran Al Hakim. dar al Fikr, n.d.

Ridwan Nasir. Memahami Al Quran Perspektif Baru Metodologi Tafsir Mugarin. surabaya: IAIN
Sunan Ampel Pasca Sarjana, 2003.

Rosihon Anwar. Ulum Al Quran. Bandung: CV Pustaka Setia, 2008.

Syafril, Amaruddin Asra. “Tafsir Adabi [jtima’i Telaah Atas Pemikiran Tafsir Muhammad Abduh.”
Jurnal Syahadah 7, no. 1 (2019).

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan Dan Pengembangan Bahsa Depdikbud. Kamus Besar
Bahasa Indonessia. Jakarta: Balai Pustaka, 2001.

Zubair, Anton Bakker dan Ahmad Hariz. Metodologi Penelitian Filsafa. Yogyakarta: kaniswis,
1994,

Al-Mubhith: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Hadits
Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026

265



